الشئبهات والإخطاء الشائعة

في الأدب العسرى

الفكرالاستلامي

الثقتافة والمتاريخ

السياسة والإجتماع

تراجع الاعتلام

أشورالجسندى

# البربات والأعطاء الشائعة

CHIEF THE

بسم الله الرحري الرحيم المسلك كشاف

الباب الاول : فرالعلوم والمناهج

۳ الترسيد و د و و ۲۶ ۷ التراث و د و ۲۰ م

٤ الاخلاق . . . . ۲۹ / ۸ الفلمة . . . . ۲۰

### الباب الثاني: الادب

#### الباب الثالث: الفقه

# الباب الرابع ــ قضايا الفكر والاجتماع

|                                          |             |        | <del></del> |                | 1                 |       |
|------------------------------------------|-------------|--------|-------------|----------------|-------------------|-------|
|                                          | فيحة        | الم    | . •         |                | البحث             | رفي   |
|                                          | ٧١          |        | بطوان       | عار وال        | الاحبر            |       |
|                                          | , <b>YY</b> |        | •           |                | الإسا             |       |
|                                          | <b>VA</b>   |        |             | نراق           | الاستن            | Ŷ     |
|                                          | AY          |        |             |                | ألاقتب            |       |
|                                          | ٨٥          |        |             |                | 17.71             | · 100 |
|                                          | 41          |        | ·           | _              | التسام            |       |
|                                          |             | نبات ) | ورو ال      |                |                   |       |
|                                          | <b>97</b> , |        |             |                | التعقيد<br>التغري |       |
|                                          | 11          |        |             |                | التقسد            |       |
| en e | 1.1         |        |             |                | النكاء            |       |
|                                          | 1.4         |        |             |                | التورا            |       |
|                                          | 1.4         | 1      |             |                | التو-             |       |
|                                          | 111         |        | بية         | ة الفرن        |                   |       |
|                                          | 110         |        | - يل        | ع والتعا       | الجر              | **    |
|                                          | 114         |        |             | -              | الجبر             |       |
|                                          | 119         |        |             |                | الجها             |       |
|                                          | 14.         |        |             | الفكر          | الحري<br>         |       |
|                                          | 170         |        |             |                | الحظ              |       |
|                                          | 177         |        | ة. اطبة     | ۳.<br>لة الثيو |                   |       |
|                                          | 177         |        |             | الدين          |                   |       |
|                                          | 174         |        | ٠,٠,٠       | والدين         |                   |       |
| 医瞳形 医直肠 追引 法经济的 医毛                       |             |        |             | -, -           | Г.                | • •   |

# الباب الرابع : قضايا الفكر والاجتماع

رقم البحث الصفحة ٤٦٪ العقل العربي 14. ٧٤ العروبة والاسلام ٠ 141 ٤٨ العصرية 144 ٩٤ العصور الوسطى 147 .ه عصر الانحطاط 144 ١٥ علة تأخر المسلمين 144 ٧. الغيبيات 144 ٣٠ الفللكور 18. **ء** الفكر والعنصر 1 2 1 • • القيم 164 ٦٠ القديم ٠٠٠ 124 ٥٥ الكتب الصفراء 124 ٥٨ كتب المحاضرات 111 وه اللاتينية 129 ٠٠ اللاهوت 10. ٦١ المنهج العلمي التجربي 101 ٩٢ المرأة وتحرير المرأة 104 ٣٠ المحافظة 104 ع. المعرفة والعقدة 100 • ٦ المثل الاعلى 107 ٦٦ منطق أرسطو VOA ٧٧ المسرح والفكرالإسلامي 17. **٨٠ القرآن والادب** 177 ٦٩ هزيمة الممتزلة 177 .٧ وحدة الوجود 170 ٧١ وحدة الحضارة

177

174

٧٢ الوسطية

## الساب الخامس : الدعوات والمداهب

المفحة

وقيرالبعث البائة 171 التبشير 174 144 14.

٧٠ الصيبونية المااضة الملانة TAY 111 ۸۷۳ 11 1

الماسة ٧٩ المنمرية ٨٠ الفينينية ٨١ الفرعونية 110 ٨٧ القرمية ( المنيقة ) 144 عم المادية 14. ٨٤ (م) الماسونية ١ 194 م الحدامة (المذاعب الحدامة) ١٩٤ ٣٨ (م) الرئية 190 ٨٧ ترحيد الإديان 111 الباب السادس مر التاريخ

٨٨ (م) إخوان الصفا 4.1 ٨٨ الاسرائيليات ٩٠ الاغريق واليونان 4.4

> ٩١ البطولة 414 ٩٧ النبير الثاريخ 717

٩٣ الحلة الفرنسية 414 ع الحسلانة 117

### الباب السادس - التاريخ

1711

WY. A. L.

#### وقم البعث الصفحة ١٨٦٠ نتة ١٥٠ 277 ٩٦ ، الكشف 277 ٧٩٧ عاكم التفتيش 444 **وو ما قبل الاسلام** 274 . . . ا معركة سانت بارتلبي 24. ١٠١ مكتبة الاسكندرية 777 ١٠٢ مصر للصريين 144 ١٠٣ إرساليات لبنان 440

#### الباب الثامن \_ الكتبوا لمؤلفات الصفحة م البحث ١٠٧١ الاستعار 779 ١٠٤ الاستمار التركي YEY ٥٠١ الاقلمات 725 ١٠٦ الاقلمة YEV ١٠٧ الرجل الايض 719 ١٠٨ الحامعة الاسلامية TOY ١٠٩ الجنس 404 و ١١٠ المالمة 407 ١١١ الوطنية 401 ١١٢ الاتحاديونوليس السلطان ٢٥٩ ١١٣ ألف ليلة وليلة 474 الباب السامع \_ السياسة ١١٤ شمائل المصريين المحدثين 470 ١١٥ الأغاني 777 ١١٦ البيان والتبيين 479 ١١٧ المضنون به على غير ألمله Y V . ١١٨ الامامة والساسة TVI 119 المنجد 777 ١٢٠ دائرة المعارف الاسلامية ٢٧٣ ١٢١ يعظة العرب 440 ١٢٢ الموسوعة العربية الميسرة ٢٧٦ ١,٢٣ تعرير المرأة TVV عُمْرُهُ حديث الارتماء YVA ١٢٥ ألاخلاق عند الغزالي 441 ١٧٦ على هامش السيرة 717

440

١٢٧ في الادب الجاهلي

# الباب التاسع . تراجم الاعلام

| 병실은 모양 등이 하는 말을 하지 않는                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | رقم البحث             |
| Y91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۲۸ گورفلن            |
| 1995   1995   1995   <b>YAQ</b> OO   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995   1995 | ۱۲۹ فیلیب حتی         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | .١٣٠ ساطع الحصرى      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۳۱٬ المتني           |
| <b>*4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٣٢ الملاج            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٣٣ السلطان عبد الحيد |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٣٤ السهروردي         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۳۵ شبلی شمیل         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۲۶ (م) ابن رشد       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۳۷ ابن الراوندي      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۴۸ يىقوب أرتىن       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٣٩ عرالخيام          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٤٠ ولى الدين يكن     |
| *14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۶۱ غاندی             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱٤۲ (م ) سارتر        |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۶۳ ابن خلدون         |
| <b>"YY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۶۶ میکافیلی          |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ه ۱۶ تر لستوی         |

271

77.

244

277

448

١٤٣٠ يعقرب صنوع

۱٤٧ أديب استحق

۱٤٨ جوجي زيدان

١٤٩ نيتشه

۱۵۰ فارکس

## ألباب التاسع نراجم الاهلام

الصفحة

440

447

227

244

449

72.

737

727

760

457

TEV

459

40.

401

404

TOE

407

۱۶۷ هنری الملاح ۱٦٨ أبو ذر الغفارى T-Y

رقم البحث

١٥٢ سمد زغلول

١٥٣ لطني السيد

ا ۱۰۶ کرومر

٥٥١ دنلوب

١٥٦١ ولفتجستون

١٥٨ الغزالي

١٥٩ کارل مارتل

١٦٢ اورنس ( الجنس )

۱۹۰ دور کایم

۱۲۱ دارون

۱۹۳ جبران

١٦٠ مرتزل

١٦٦ ان المقنع

١٦٤ أبو نواس

۱۵۷ فاسکودی جاما

(خاتمة: ٢٥٩)

# مدخل إلى البحث

في طريق مسيرة الفكر الإسلامي والثقافة العربية الطويلة عبعر القروب العلويلة وبالإحتكاك مع الثقافات المختلفة فانه قد صارف عديداً من المذاهب والمدعوات التي حاولت أن تنحرف به عن مفاهيمه وقيمة ، وقد عادت هبؤه الشبهات والاخطاء فتجمعت مرة أخرى في السنوات المائة الاخيرة مجددة كل التحديات والإفتراءات التي بثنها الباطنية والمجوسية والفلسفات الوثنية ودعوات التبطل والانحراف والزندقة والإباحة التي عرفت في عصور ما قبل الاسلام وجمعها الاستعمار والصهيولية العالمية تحت اسم (التغريب والغزو الثقافي) وجنه لها قوى متعددة منها التبشير والاستشراق والشعوبية ومعاهدا لارساليات وكثيرا من الصحف والدعاة والاسماء اللامعة .

ولقد استشرت في السنوات الاخيرة هذه الشبهات والانجطاء وأصبحت نتيجة لترديدها المتصل ولتسربها إلى مناهج الدراسة وإلى أصول الثقافة وإلى مصادر التاريخ ـ خاصة تلك النظريات الوافدة التي فرضها التغريب في مجال الادب والاجناس ومقارلة الاديان وعلم النفس وفلسفات الاجتماع والاقتصاد والتربية والقانون ـ كل هذا جعل كثيراً من هذه الشبهات تبدو وكأنها حقائق، أو يجرى التسليمها دون مراجعة أو تعمق في ظل من الغفلة عن الاحداف الماكرة التي تعتق وزاءها .

بل أن كشيرا من هذه الشبهات قد أغرت كثير من أصحاب الا تخلام المخلصة من غير قصد ، نتيجة لاستشراء الحطأ المتداول مثل ما يسمى باستبداد السلطان عبد الحيد أو ما يسمى بالاستعمار الشانى وكلاهما من السكلمات التى نسفتها يد التآمر في محاولة تمزيق وحدة العالم الاسلامي وإثارة الشبهات حول حقائق قاريخية أريد لها أن تدفن و تختفي .

والحقافة العربية من دخائل التبشير والتغريب والشعوبية والكشف عن الا خطاء والثقافة العربية من دخائل التبشير والتغريب والشعوبية والكشف عن الا خطاء الشائعة وتصحح المفاهيم وتطبيق قانون الجرح والتعديل على الكتاب الذين عرفوا بالخصومة لفكر العرب والمسلمين والذين لا يتركون فرصه تمر دون النيل من قيم فكرنا وذاتية أمتنا ركياننا وليست هذه المحاولة بدعا في تاريخ الفكر الاسلامي والثقافة العربية ولكنها تبدو متواضعة أزاء محاولات ضخمة في هذا الجال منها:

رد ابن تيمة على المناطقة ، ورد الغزالى على الباطنية ، ورد ابن حزم على الغرق وكتاب تلبيس إبليس لابن الجوزى وكتاب العواصم من القواصم المقاضى ابن العربى وكتب أخرى فى العصر الحديث منها الرد على الدهرين لجمال الدين الافغانى والاسلام والنصرانية بين العلم والمدنية للشيخ محمد عبده وشبهات النصارى وحجج الاسلام للسيد رشيد رضا .

ومن الحق أن يقال أنه قد أصبحت هناك ضرورة لقيام علم يطلق عليه .

(علم المواجهة وكشف الشبهات وتصحيح المفاهيم).

يقوم على أساس تحرير قضايا الفكر، ودراسة المصطلحات المختلفة السارية المتداولة وكشف وجهة نظر الفكر الاسلام فيها، وابرا زمفهوم الاسلام للقيم المختلفة وهو مفهوم ينختلف قطعا عن مفاهيم الفكر الغربيء الفكر الشرق جيماً لهذه القيم.

ولاشك أن الدعوة إلى تصحيح المفاهيم هو عمل كبير الاهمية في هذه المرحلة من حياة أمتنا وحياة الفكر الاسلامي والثقافة إالعربية إذا يتطلب القاء نظرة واسعة على الا خطاء الكثيره التي ترددت في العصر الحديث وتضمنتها الا بحاث والمؤلفات والكتب الدراسية المقررة والمفاهيم التعليمية المختلفة التي حاول النفوذ الا جنبي والاستعار الفكري فرضها ودعما وتعميقها وصقلها وتجديدها كلما بليت وإعطائها صورة الحقائق الا ساسية التي لا تقبل الشك بينها على زائفة ليس لها أصل على تعتمد عليه أو سند تاريخي يضمن الثقة بها ؛ وقد شجع على وعماسقوط فكرنا فيما يسمونه غفلة التقليد والترويد البيغائي دون وعي حصيف أو تغليب واع أو عاذرة إيقظة لكل ما يقوله خصوم هذه الا أمة وهذا الفكر.

ولمحن لا ندعو إلى الخصومة ازاءكل ما يقال ولكن نطالب بالحذر واليَّمْظُةُ حَى الله علينا بالزائف من القول الذي ينقض حقنا وحقائقنا .

ولقد ظهرت في السنوات الآخرة مجموعات متعددة من الشبهات والا خطاء:

منها شبهات التبشير ، وشبهات الاستشراق وشبهات بروتوكولات جهيون والاسرائيليات الجديدة وشبهات المذاهب والدعوات المادية والاباحية الوثنية التي صيدت في قوالب علمية براقة خادعة لا تستطيع أن تصمد أمام ضوء الحقائق السكاشف الذي يعربها ويفضح خبيثتها .

. ولقد كان الفكر الاسلامي ولا يزال \_ استمداداً من مصادره الإلى القرآنية \_ على المحجة البيضاء ولكمنه أصيب بالإنحراف والاضطراب حين انصرف أهله عن أصوله القائمة على التوحيد والحق والعدل وترابط المادي والممنوي معا .

ولقد واجه الفكرالاسلام عملية الغزو الفكرى والثقافى منذقديم ، واستطاع في ممركته الاولى أن يتحرر من كل هذه الزيوف وأن يستعيد طابعة وذاتيته بمد حرب عنيفة مع الوثنيات اليونانية والمجوسية والهندية القديمة .

وهو اليوم قادر أيضًا على أداء هذه الرسالة ، يقظ لمكل ما يراد به ، متفقح الآفاق لمكل الثقافات والمفاهيم يأخذ منها ويرفض على قاعدته الاساسية العميقة الجذور ، وهو بقوته الذاتية المستمدة من القرآن قادر على كشف الزيف ورفض الخطآ و دخص الشبهة .

ولقد كان على طلائع اليقظة العربية الاسلامية فى العصر الحديث أن تعرف هدف واضح يرى هدف "حركة التغريب من بث هذه الشبهات والانحطاء وهو هدف واضح يرى إلى توهين القيم الاسلامية وتفتيت وحدة الفكر الاسلامي والثقافة العربية وإثارة الحلاف بين الشعوب الاسلامية والعربية ووضع اسفين ضخم بين العرب والامم الاسلامية كالترك والفرس وغيرهم وكذلك بعثرة القوى الوطنية:

ولقدكانت حركة اليقظة العربية الاسلامية منذ جمال الدين الافغاني ومحمد

مبده على علم تام بأن هناك محاولة دائمة مستمرة لتحريف الفكر الاسلاى (أصوله وتعالمه وثالثة بتأويام) المرافق منها أو بالزيادة فيها وثالثة بتأوياما على غير وجهها .

وكانهدفالتبشيروالاستشراق أساساً هو العمل على الحطمن شأن العرب والمسلمين في نفويهم وتشجيع العاميات حريا وراء تفكيك عروة وحدة الفكر.

ولقد جرت محاولات كثيرة لفصل الا دب العربي المماصر والفيكر العربي المماصر عن أصولهما الاسلامية ومضادرهما الا صيلة، ثم تبين أن هذًا العمل كان عسيراً ومستحيلاً .

كا جرت المحاولات لتدمير الشخصيات النابغة في تاريخنا و فكرنا، و خاصة قدمير الغزالي و المتنبي و ابن خلدون ، كا جرت لاعلاء شأن أبي نواس و بشار والحلاج، وعدت الشبهات إلى اتهام الفكر الاسلامي بانتقاص الحرية ، وعرضت حياة ابن وشد والسهروري أمثلة على ذلك ، وا تصلت الشبهات بمختلف ميادين الفسكر سياسية و اجتاعية ، كا ظهرت عشرات من الكتب تحاول أن يفرض مفهو ما واتفا أو خاطئاً في سبيل خدمة هدف التبشير و الاستشراق لحساب الغزو الثقافي و الإستمار و الصهيونية ، و جرى البحث لاعلاء شأن كتب المحاضرات والنوا درو الاساطير التي ير ددها الرواة، و جرت المحاولات على أن تكون هذه الكتب مصادر علية بمتمد عليها في استخراج صورة للجتمع الاسلامي .

وقد نسقت هذه الشبهات فى موسوعات ودوائر معارف أنيقة أصبحت فى أيدى الباحثين يلجأون اليها فى كل وقت ، دون معاناة ، غير آبهين بمدى الحطر الذى يحبط بها والهدف البعيد المدى الذى يراد من وراء نشر هده الشبهات الوائفة ووضعها فى قالب على براق .

. ولقد تبين بما لا يدع بجالا للشك أن هذه الشبهات والاخطاء إنما يراد بها القضاء على ذائية العرب والمسلمين وإخراجهم من قيمهم ومزاجهم انفهى وإنمارة اليأس فى نفوسهم وتشكيكهم فى مقدراتهم وتشويه معالم فكرهم وأدبهم، وماتزال هذه الحلات مستمرة لم يتوقف ، بصورها المتعددة ومصادرها الكثيرة ، وهي

ثدور حول جزئيات متفصلة ، من هنا و من هناك ، ترتفع و شخفت ، تغير أثرابهم بين حين وآخر ، وتلون أساليبها ، دون أن تغير أهدافها وغايتها السكبرى وفائت في عاولة للتأثير على النفس العربية الاسلامية وإفساد ثقتها يقيمها و دفعها إلى طريق اليأس والشكوالنظر بعين الانتقاص إلى مقوماتها التي هي مصدر أقوتها ، والتي هي الطريق الوحيد الذي يجب عليها أن تسلكه في سبل دحر عدوها ، ورد عدوانه في عتلف بحالات الله كر والسياسة والحرب، ومن الحقان يقال أن المنطلق الوحيد للقوة والنصر والحربة ، هو تصحيح المفاهيم وتحريرها من الزبوف والشبهات والعرب كلما إدلمت أمامهم الاحداث ووقعوا في الازمات والاخطار .

ومن ارزالتجوطات صدالشبهات والاخطاء العمل على تصنيف الكتاب، وأخطر البكتاب هم أصحاب الولاء الاجني ، هؤلاء الذين لا يؤمنون بقيمنا ولا بأمتنا والذين يكشفون أنفسهم دائماً عند ما يعادون التراث والقيم والدين وحيث لا يحرؤن على مهاجمة القيم العربية الاسلامية صراحة فإنهم يتحدثون عن العقل والنقل ، والسلفية والتراث والماضى والقديم، وينسون أنهم بذلك بكشفرن دخيلتهم فهم يقصدون الاسلام و يعجزون عن إعلان اسمه ، ولعلهم يعلون جيداً أن هناك فوارق بعيدة بين حملة الغرب على الدين باسم القديم والتراث و بين موقفنا من الاسلام الذي ليس تراثاً ولكنه قيم حية متجددة بابضة بالقوة ، تختلف إختلافاً كبيراً عن الاساطير التي يريدون تعديدها ، ونظريات الاباحة والمادية والوثنية التي يروجون لها .

ولقد عرضنا في هذا البحث أرزهذه الشبهات وأقربها إلى المثقف العربي في المجال العام على نحو مختصر موجز يمكن من النظرة الخاطفة فالإحاطة السريمة.

ولا ريب أن الباحث المتطلع إلى التوسع فى البحث والافاضة فى تقصى عناصره وأبعاده يحتاج إلى مصادر تفصيلية فى كل مادة من المواد الموجزة وقد أشرنا هنالك إلى بعض المراجع لمن أراد الاستقصاء والاسترادة.

ر وان كنا قد تناولنا هذه الموضوعات جميعاً في مؤلفاتنا وخاصة في هـــــــــذه الدراسات :

- (١) النيم الاساسية للفكر الاسلامي والثقافة العربية .
  - (٢) أصول الثقافة العربية .
  - (٣) خَمَا تُصُ الا دب العربي .
    - ( ؛ ) العروبة والاسلام .
  - ( ه ) الاسلام وحركة التاريخ،

كما يستطيع الباحث على وجه الإجهال أن جد جذور هذه النظريات في كتابات فريد وجدى وعجب الدين الخطيب والدكتور محمد البهمى ومالك بن نبي والدكتور محمد محمد حسين ومحمد أحمد الغمراوى وعمر فروح وعلى سامى النشار ومحمد المبارك ودكتورة بنت الشاطىء وكشيرون غيرهم .

هذا وبالله التوقيق کم

# الباب الأول

# في المناهج والعلوم

- ر الثقافة
- ٢ ال-دين
- ع \_ الأخــلاق
- ه \_ التربيــة
- ٦ النصوف -
- ٧ الــتراث
  - ٨ الفلسفـــة



## الثقافة

و الثقافة ، كلمة مستحدثة في فكرنا الأسلام العربي الحديث وهي مشتقةمن مادة ( ثقف ) القرآنية (وأن أى إدعاء بأنواحداً منالكتاب قد تمثلها من خارج اللغة العربية هو وهم باطل) وهي في أبرز مفاهيمها . الفكرالقوى للامم . وْ تَقُومُ الْقَرْمِيَّةُ عَلَى اللَّمَةُ وَالْوَطْنُ وَالْعَنْصِرِ ، وَيَمَكُنَ الْقَرِّلُ تَفْسِيرًا لَهَذا الاسلامي يمثل العالم الاسلامي كله والحنه ينقسم الى ثقافات عربيةوفارسية وهندية وتركية وأندرنيسية وهكدا . فهذه الثقافات منبثقة أساساً من الفكر الاسلابي والكنهام تبطة أيضأ باللغات والامم والاجناس والاوطان فلهاأصول عامة مشتركة نتصل بالإسلام ولهاطوا بع خاصة قومية تتصل بالامم ، هذامن ناحية ومن ناحية أخرى أن الثقاف العربية مثلا تختلف عن الثقافة الغربية في أنمقوماتها ليست وأحدة فكل مقوماته يستمامن عناصر أساسية مختلفة ، فاثقا فة المربية تستمد كيانها من الاسلام واللغة العربية رالعروبة بتراثها ، بينا نجدالثقافة الغربية ( أيا كان نوعها فرنسية أم المانية أم أمريكية) إنما تستمد مصادرها من الفكر اليوناني والقانون الروماني والمسيحية واللغة اللاتينية وهكذا يبدو الفارق وأضحافي مصادر الثقافة ومن هنا فأن القول بوحدة الثقافة العالمية تول يحتوى علقدر كبير من الخطأ والخطر فالثفافات لاتنصهر ولاتذوب في وحدة واحدة والكنها تتلاقى و تمارف وتتفتع فيأحذ كل من الآخر مايزيدهقوة ، أو يرفض مايضادوجودي أو كمانه أوذا تبته .

وهناك إرتباطات وإختلافات بين (الثقافة والعلم) وبين الثقافة والمعرفة وبين الثقافة والمعرفة وبين الثقافة والحضارة .

( بين الثقافة والعلم ): العلم عالمى بطبيعته يلتقى مع كل بجتمع، ولـكن الثقافة قومية ووطنية ويمكن تلقيح الثقافة بالعلم هون أن تفقد ذاتيتها ، والعلم يرمى الى تنمية الملمكات وهو فى نهاية المطاف وسيلة واداة وقد يستعمل الخير كما يستعمل الشرعلى السواء .

( بين الثقافة والمعرفة ): المعرفة هي المعلومات العامة المنوعة المختلفة المتعارف عليها في كل الثقافات ، أما الثقافة فليست معارف فقط ولسكنها موقف وإتجاه

وعواطف وعادات في الحياة وعارسة ، أما المعارف فهي المادة الحامة للثقافة .

( الثقافة والتعليم ): الثقافة هي الدرجة الإعلى من التعليم ، فالتعليم قاصر على الاعداد الدراسي لتسكوين العقلية المؤهلة للثقافة ، أما الثقافة فهي الدرجة الاعلى التي تكون الفرد تكويناً بجعله ممتازاً .

(الثقافة والحضارة) وهناك علاقه بين الثقافة والحضارة فالثقافة في كل أمة هي مقدمة الحضارة مرتبطة بهافي في كل أمة هي مقدمة الحضارة مرتبطة بهافي في كل ما للخرى البست مرتبطة ومن حق الامم أن تقتبس الحضارة لانها عالمية ولاتقتبس الثقافة لانها قومية .

الحضارة ملك للانسانية كلها ، وهى نتاج الحضارات البشرية المتعددة ، كل منها تتم حاقمة وتسلمها الى الاخرى للسلمين والعرب دورهام فى بنائهـا وانمائها أى دور ، فقد قدمت المذهب العلمى التجريبي الذى قامت عليه النهضة "علمية .

أما الثقافة الفربية المرتبطة بالحضارة فان الامم المخالفة أن تقف منها موققاً مختلفاً ، وأن تنظر اليهما في ضوء قيمها ومفاهيمها، ومن حقها أن تنفسل الماديات (أى الحضارة) ولا تنقل المعنويات (أى الثقافة والمذاهب الاجتماعية) فارسكل أمقمقوماتهاوقيمها الاساسية الى لاتتخلىءنها ولهاأيضاً مفاهيمها للقيم الانسانية الماءة بما يختلف مع الامم الاخرى .

وهذا المفهوم أم مقرر بين جميع الباحثين والمفكرين والعلماء والمصلحين لاسبيل الى نقضه أو معارضته ، وكل الدعوات التى تقول بأن على الامم أر تتقبل الثقافة والحضارة معا ،هى دعوات مضلله هدامة يقف من ورائها الاستعمار والنغريب والتبدير وتستهدف تحطيم معنويات الامم وتدمير مقوماتها والقضاء على شخصياتها وهدم ذاتياتها واسلامها الى أن تذوب فى بوتقة الامية والعالمية فتفقد وجودها وتصبح غير قادرة على مقاومة الغزو الاستعمارى .

# اللايسن

الدين في مفهومه العام مو الصلة الاكيدة بين الإنسان والحالق الاعظم، ايمانا من الانسان بوجدانية الله الحالق وإقراراً له بالعبردية .

والاديان الساوية كلها ترتبط بمفهوم واحد، لانها من مصدر واحد، والاسلام هو خاتمها، وفيه جماعها وجوهرها الصادق.

وقوام (الدين) في الاسلام النوحيد وسيادة الانسان تحت حكم الله ، والنقاء اللهم الروحة مع القيم المادية ، وترابط الفلب والعقل والدنيا والاخرة ، فالدين واحد على اسان جميع الانبياء والرسل ، والاديان عقيدة وعمل ، و معرفة وطاعة ولقد قامت البشرية على أصل راسخ من غريرة الندين ، بحسبان أن العمالم بحموعة متناسقة تقودها قوة مدبرة حكيمة عادلة . وقد رافق (الدين) الجماعة البشرية منه دين يلائم طباعها ويوافق بيئةا ، فهو ظاهرة اجتماعية ضرورة وحاجة روحية وعقلية رلقد تفير هذا المفهوم بالنسبة لاديان متلفة ، ولمكنه ظل هو مفهوم الدين في الاسلام وقد عندت أور با في الوصول الى نظرية عن مفهوم الدين تصفه بأنه (الاهوت) يصور العلاقة بين الله رالانسان ، وبذلك تنكر العلاقة بين الدين والمجتمع ، ومن هنا وقع الحلاف بين الفكر الاسلامي والفكر والجتمع معا بينا رأت أور با أن الدين ليس الا علاقة بين الانسان والله والفت علاقة الدين بالجتمع ،

وقد ظررت نظريات مختلفة تنكر الدين جملة وتدعوالى (الوجود المادى الحالص) وعلت أصوات تقول بأنه لايوجد خالق، وحاول كشير القول بأن البشرية تستطيع أن تعيش بغير دين

وطبيعة الاسلام تنافى وجود الانفصال بين أمور الدين والدنيا، والإسلام بطبيعته دين جماعي لادين عبادى محض .

وليس في الاسلام هيئة كهنوتية ، ذات سلطة فعليه ، يخشى من سيطرتها على الحكم

ولم يمكن لعلماء الاسلام أى نفوذ سياسى ما ، أو سيطرة على الحمكم ، والاسلام حركة إجتماعية شاملة والدين جانب من جرانبها، فقد جاء الاسلام عقيدة وعبادة وإصلاحاً إجتماعيماً ، وليس الاسلام دين محتكر فى يد طائف تتحكم فى أصوله وفروعه كما تشاء ، وإنما هو دين إصلاح عام لسائر الاديان ، شرعة الله عندما تبدلت الاديان تصحيحاً لها وعاتماً .

والفكر الاسلام فكر شامل والدين جزء منه لاينفصل، وقد كانت صيحة التغريب هي صاحبة دعوى التفرقة بين الديني والدبيوى ، والقول بأن هناك علوما دينية وأخرى دنيوية ، فأخذ وايطلقون كلمة (ديني) على كل مايتصل بالاسلام وهو إطلاق غير صحيح ، ذلك أن كل شيء من الفكر والحياة في مفهوم الاسلام متصل به ولا سبل لا نفصاله ومن هذا التحريف الحطير الذي حادله النفريب عاولة في الفصل بمين السياسة والاخلاق وبين الاجتماع والاخلاق وهدف الحادلة فمل الاسلام عن المجتمع وفصل الاخلاق عن الدين والسياسة ولاشك أن وصف الفكر الديني ) خطاع عض ، فأن الاسلام ليس دنيا عفهوم (اللاهوت الغربي) ولكنه دين عالمي إنساني جامع .

ويخطىء الغربيون فى دراسة الاسلام قصداً أو نقصاً فى الفهم حين يقدرون أنه (دين نقط) محاولين المقارنه بينه وبين أديانهم،ذلك أنالاسلام حركة إجتماعية ومنهج حياة. والدين جانب من جوانبه فقد جاءالاسلام عقيدة وعبادة واصلاحاً إجتماعياً ، والاسلام ليس دين العرب وحدهم ولكنه دين الانسانية جميعاً .

والمسلمون يعتقدون أن جميع الديانات السهاوية جزءاً من تراثهم الفيكري بل جزءاً من التراث الاجتماعي البشرية جميعاً .

وليس من شك أن الرابطة بين الدين وبين مقومات المجمع الاسلامى والفكر الاسلامى هى وابطة حشوية ، فالدين هو أول وكائز الاجتماع والثقافة ، ومن هنا يتاكد باطل ما يقوله الغربيون من أن سبب انحطاط الشرق هو تركد روح الدين .

ويرى إبن خلاومت أن العرب لايمصل لحم الملك الابضيغة دينيسه

والاسلام يكرم السيدالمسيح ويعترف بالاديأن المنزلة لأنهسا من أصل واحد، وقدكانك علاقة الاسلام بالحصارات والنهضات بخالفة للعلاقة بين الفرب والمسيحية والنهضة الاوربية يقول العلامة مسمر : أن تقدم العلوم في الغرب حصــل وغـــا عن الدين المسيحي ؛ أما الاسلام فهمو لايبتي على قيمة الحياة الا بانتشار العلوم وتقدمها ، فأن بين الاسلام والعلوم رابطة كلية وان الغرى اذا صار عالمــا يترك دينه بخلاف المسلم فأنه لايترك دينه الا اذا صار جاملاً، وقال أنه لايمكن نسبة التمدن الحالي الى الدين النصراني ولانه ماجاء الا بعد خمية عشر قرنا من ظهوره ولايمكن نسبة الانحطاط الى الاسلام لانه جا. يعد انحراف المسلين عنه ويقول : لم تتقدم أوريا فمكراً وثقافة وعلما واقتصاداً الا يعد أن ثارت على سلطان المكنيسة ونجررت تحرراً تاما .

ومن هنا يبدو الحلاف واضحا بسين علاقة الدين المسيحى بالغرب وعلاقة الاسلام بالحضارة التي أقامها العرب والمسلمون . . .

经金融价格 经基础管理 化氯化二甲基甲基甲基

# التوحيــ ل

إذا قيل أن لكل دين طابعا فان طابع الإرلام هو: والتوحيد ، فهو لبابه ومنهجه وقوامه والقائم المشترك على قيمه المختلفة ، والعامل الاساسي الذي يفصل بين الإسلام وبين عديد من المذاهب والفلسفات والعقائد ، الى تقوم على أساس الوثينة ، أو الالحاد ، أو تعدد الآله ، أو إنكار الله الحق .

« والتوحيد » هو دين الله الحق المسئول على جميسم الانبياء والرسل ، والدى بدأت به البشرية مسيرتها منذ (آدم) أن الانبيار والبشر جيماً، وهي الدعرة الحق الى حلها جميع الانبياء الى أيهم حتى انتهت الى صورتها الهائية الى يمثلهما الإسلام خاتم الديانات والرسالات الى العالمين جيماً والقد حاول كثير من الفلاسفة وأصحاب المذاهب والدراسات الادعاء بسأن البشرية كانت وثنية ثم إهتدت الى التوحيد من بعد، غير أن هذه النظرية ظهر بطلانها باكثر من دليل من دلائل العلوم والحفريات والبحث العلمي الحالص ، فالحقيقة التي لأشك فيها أن الناس كانوا أمة واحدة ، وكانوا على التوحيد جميماً ثم ضلوًا وعبدواعدداً من الآلهة وتحولوا بعد التوحيد الىالوثنية والمدكانالتوحيد رسالة السهاء الىالناس كافة مند خلق الانسان الى اليوم وكان الناس على التوحيد أساساً ثم تحولوا تحت تأثـير أخطاء وإنحرافات عن التمسك بالحق، وجرى هذا حين إتخذ الناس الصور والرموز لتذكرهم بالاله الواحد، ثم لم يلبثوا مع الزمن أن تحولت هذه الصور الى أصنام وأوثان، وتحولوا هم الى عبـادة هذه الاصنام أو عيـادة أبطالهم ورؤسائهم ومن ثم تعددت والالهة فكانت الاديان في موالاتها وتتابعهادنيا بعددين ترد الناسعن هذا الخطأ والانحراف، ثم لايلبث الناس حقيه ودوا الوقوع مره أخرى في الحنطا. و لقد كانت الاديسان في جوهرها دهـوة الى الله : الآله الواحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن لهُ كَفُواً أَحدً . والى هدم الاصنام ونبذ فكرة الشرك ، ودحض الوثنية .

ولقدواجهت البشرية إنح إغرافاً خطيراً في الفترة السابقة لظهورالإسلام، حيث ظهرت الوثنية اليونانية الفلسفية التي قامت على مفاهيم خطيرة أساسها: الآباحة والتعدد، وقد نبتت هذه المفاهيم نتيجية لتقديس الافراد ثم تحييولت الى

وكانت الجزيرة العربية قد عرفت ( التوحيد ) منذ دعوة ابراهيم عليه السلام وبناء الكعبة ، غير أن الامم الى هاجرت كانت تحمل معم ا أحجاراً تذكاراً لارضها وبلادها ، ثم مالبثت بعد قليل أن عبدت هذه الاحجار ،ولكنها كانت في محموعها والمينة ساذجة على أى حال لم تقم لهما فلسفه عميقة ، كفلسفة الوثنية اليونانية والفارسية الى هاجرت الى الحضارة الاوربية الحديثة وأصبحت جذراً من جذورها .

وقد أشار (أرنست رينان) الى هذا المعنى حين قال: إن العرب موحدون بطبعهم وأن دياناتهم هى ديانات التوحيد، ولقد كانت الاديان السهاوية جميعًا على التوحيد، فانحرف بعضه الدوليات اليونان والهنود والقرس ماحولها عرب طبيعتها.

ومن هنا كانت دعوة الاسلام الحارة المتجددة الى إنكار الرموز أو تقديس الموتى أو عبادة الابطال والعظاء أو إقامة القبور الضخمة أو التماثيـل أو غيرهما من الدواهى التي إنحرفت بالبشرية من قبل عن التوحيد وذلك حرصاً على بقاء المفهوم الاصيل الذي نزل به القرآن .

ولقد كان التوحيد ولا يزال فيصلا ضخا وخطيراً بين الإسلام وبين مفاهيم الفلسفات والمذاهب والاديان المختلفية ، على نحو يحسرر النفس الانسانية من كل وثنية وعبودية .

# الإخ\_لاق

يشكل الاسلام منهجاً إنسانيامة كاملاللفرد والجماعة قوامه: والعقيدة والشريعة والاخلاق، والاخلاق فى مفهوم الاسلام قاسم مشترك على مختاف القيما لاجتماعية والسياسية والافتصادية والتربوية .

ومفهوم (الآخلاق) في الفكر الإسلامي تختلف إختلافا واضحا وجذريا هن مفهومه في الآديان والفلسفات الاخرى فهدو يقوم على هدذا النحو المرابط المتكامل الشامل.

وهدف الاخلاق في مفهوم الاسلام هو « التقوى: وتتمثل التقوى فيه عملا وسلوكا ولاتقف هند الناحية النظرية وحدها، والآخلاق الاسلامية أخلاق تقوى بكل ما تحمل التقوى من معان سلبية و إيجابية، بتجنب الحرام والاقبال على الجلال و تعنى التقوى الوقاية و مدافعة الخطر واليقظة الدائمة المحافظة على الاصول و منعها من الانحراف ،

وآيات القرآن في منهج الاخلاق تحث على الاثيار دون الاثرة ، وتجمل الفرد في خدمة المجتمع ضحى الفرد مصلحته في خدمة المجتمع — الاثيار والتقوى هما لحة الاخلاق الاسلامية وسداها على حد قول القائل ، تقوى الاله مدار كل فضيلة ،

ومن هنا يخطى الذين يعتبرون (الاخلاق) في الفكر الاسلامي المتداداً للاخلاق في الفكر السابقة له أو للفكر اليوناني خاصة . وماكتبه ابن مسكوية في كتابه (تهذيب الاخلاق) وما أخذه (ابن سينا) إنما هذا كله من مفاهيم الافريق التي تختلف إختلافا واضحا مع مفهوم الاسلام للاخلاق . وكذلك ماكتبه أبن المقفيع وحاجى خليفه من مفاهيم الفرس قبسل الاسلام من الاخلاق ويتصل بهذا: كتاب الاخلاق الذي الفه أرسطو ، وكلماجمه إخوان الصفاوغيرهم لايمثل مفهوم الاسلام في الاخلاق تمثيلا صحيحا .

وقد نشأ مفهوم الاخلاق فى الاسلام نشأة متميزة عالصة حولت مفاهيم العرب القـــــيم الاخلاقية عن إنحرافها الوثــــنى وردتها الى الوجهة الصحيحـة الصادقة الحالصة تةرحده . وقد أخطأ المستشرقون الذين الفوا فى الأخلاق وعجزوا عن فهم هذه الفروق الواضحة بين الاخلاق الاسلامية والاخلاق اليونانية وغيرها، ولذلك لم يوفقوا فها ذهبوا اليسه وفى مقدتهم ( دونالدسون ) صاحب كتاب (دراسات في الاخلاق الإسلامية ) وقد إنتقده الدكتور أحد فؤاد الاهوانى وكشف عن هذا النقص فى نظرته الى مفهوم الاخلاق فى الإسلام ، ويقول الدكنور الاهوانى في هذا النقص فى نظرته الى مفهوم الاخلاق فى الإسلام ، ويقول الدكنور الاهوانى في هذا المناسلة ا

وظرت في تاريخ الحضارة الإسلامية كتب تبحث عن الآخلاق على الطريقة اليونائية ولكنها لم تؤثر في حياة المسلين إذ حجها كتاب الله ، ولم تستطع أن تبلغ الى مقامه ، ومنها كتاب ابن مسكوية المسمى (تهذيب الاخلاق) فالهينافش الاخلاق الموروثة عن اليونائيين وعن أفسلاطون وعن أرسطو بخاصة وهن مدرسة الاسكندرية ،

ويقول إن الآساس الذي تعتمد عليه الآخلان الافلاطونية بختلف عن أساس الاخلاق الإسلامية وقد ظل هذا السكتاب بعيداً عن الشعبية والتداول، ولم تعرفه الاطائفة قليلة من المثقفين الذين كانوا يقرؤونه للذه العلمية فقط . ومن الطبيعي أن يحفل بهجاعة المستشرقين ، ويقول : « أن الاخلاق الإسلامية اليسمالحلاق سعاده وهي لفة اليونان ولسكنها أخلاق تقوى لانها أخلاق دينية ،

وأشار الدكتور الآهرانى رحمه الله الى ماكتبه الغزالمي عن الآخلاق فقمال:

أنه كتب فى ( ميزان العمل ) على الطريقة اليو نانية ، وكتب مرة أخرى عن الآخلاق فى كتاب ( إحياء علوم الدين ) ونحافيه نحو الزهد والتصوف وهو الطريق الذي إختاره الغزالى و وهذا الذي من الآخلاق لا يمثل الاتجاه العام للاخلاق الإسلامية ذلك لآن الإسلام لم ينه عن الدنيا ولم يطالب الناس بالابتعاد عنها والزهد فيهولم يحرم زينة الله عنها

وجهلة القول: ان الآخلاق الاسلامية المستهدة منالسكتاب والسنة هي أخلاق إيجابية تقدوم على وقابة الله وتقواه في عنلتف المصرفات وتدخيل كعنصر أساسي في المجتمع والاقتصاد والسياسة والتربية ولا تنقصل عنها وتستمد كيانها من المترحيد أساساً فلا تنعول عن الإسلام بسل ترتبط به وهي أخلاق تقوى اجتماعية تحمل طابع الاثيار والتضحية بمصلحة الفرد لمصلحة المجتمع ، وهي أخلاق قوة وعمل مع المحافظة على وقابة الله وإعلاا لخيرم والير والوفاه .

# التربيية

فى مفاهيم الفكرالإ الذي يأخذ إصطلاح (التربية) مفهو ما مخالفا ومنفصلا من مفهوم (التعليم هو إعطاء الذون مفهوم (التعليم هو إعطاء الذون الإنسانى حاجته من أصول الاشياء ومفاهيم العلوم، وتندية القوى العقلية والروحية وتدويبها على معرفة أساليب الفكر والثقافة ،أمامفهوم (التربية) فهو عنصره وجهومضى الطريق الحق والحنير في اتجاء التعليم والثقافة ،نسها ، ذلك أن التعليم حين ينفصل عن التربية قد يؤدى الى الحيراويؤدى الى الشر، أما التربية فهي مؤشر الحنير والحق فيه ، والضوء الاختر له حتى يمكون وسيلة تحقيق الثقدم للمجتمع ، ويكون في فيه ، والضوء الاختر له حتى يمكون وسيلة تحقيق الثقدم للمجتمع ، ويكون في أنفس الوقت خالصا لله موجها لحتير الامة والإنسانية جميعا ، بعيدا عن أى انحراف .

فالتربية فى مفهوم الإسلام : هى الق تسمو بمقاييس الفرد فى الحياة وتعلى من الهدافه وتقربه إلى الحير وتبعده عن الشر ، وهى التى تتجه الى تقوية الشخصية وغرس روح المسئولية والشعور بالواجب والاخلاص فى العمل والحياة .

وهى فى جوهرها: تهذيب النفس وترقيـة الذوق، وبنـاء القدوة الحسنة والمشـل الاعلى من خلال البطولات والنماذج العظيمة التى يزخر بها تاريخ الامــة وفــكرها رمن خلال القدوة الحسنة فى البيت والمدرسة والمجتمع.

والتربية فى مفهوم الفكر الإسلاى العربى وسيسلة لبنساء والإنسسان، بوصف فرداً وبوصفه جزء آمن المجتمع الذي يعيش فيه ، مع إعداده بالقدوة وبالسكلة وبالمعادة وبالموافف المختلفة ولاحداث وهي تأخذ الفرد كبناء متكامل قوامه الروح والعقل والجسم وتعنى به وفق فهم شامل أساسه الايمان بالله والعمل في الارض من أجسل النماء والبناء والإنشاء. ويقوم منهج التربية الإسلامية على بناء الفرد في البيس قبل المدرسة وأول من يطلب منهم القيام بهذه الوظيفة هم الذين يعاشرون الطفل منذ لشأته معاشرة مستمرة . والذين يؤثرون فيه بأعمالهم وأقوالهم وسلوكهم .

يقول العلامة الزر نوجى المرى الإسلامى: إن من الضرورى قيام علاقة وطيدة بين البيت والمدرسة، وأن التعليم يحتاج الى ثلاثة عناصر: المتعلم والاستاذ والاب كما أكد علماء التربية الإسلامية ضرورة تلتى العلم من الاساتذة لامن السكتب

وحدها ، وقد ربطت التربية الإسلامية بين التعليم والتربية على أساسان العلم وحده لا يكنى مالم تصحبه تربية الذوق والعقل والروح ، والعلم فى مفهوم الفكر الإسلامى هو العلم والعمل . وقوام التربية الإسلامية أساساً : « الاخلاق ، .

ولذلك فان الفكر المربى الإسلامي لايقر مفاهيم الفكر الغربي التي تفصل بين التمايم والتربية أوالتي تفصل بين التربية والاخلاق .

وفى مفهوم الإسلام: أن العلم لابد أن تحميد و تظاهره قيمة أخلافية واضخة حى لاينحرف أو يفسد أو يتجه وجهة ضارة بالمجتمع الانساني .

ويمارض الفكر العربي الإسلامي نظرية وديوى ، في التربية معارضة صريحة وهي نظرية وجدت معارضة و نقداً في بينها الاساسية التي أعلنت فيها ، كا يرفض مفاهيم (فرويدودوركايم) في الاباحة والتحلل ورفع التوجيه عن الشباب في مرحلة التربية والتعليم وذلك إيما نامن الفكر الإسلامي بأن الشباب في هذه المرحلة في حاجة الى البناء والتكوين والتوجيه الذي لايتم الا من خلال الانتفاع بتجربة المربيين والمعلمين ، الذين يجد فيهم الشباب القدوة ويجد عندهم الحبرة الطويلة وليس في توجيه الشباب في الإسلام ما يحول دون إستفلالهم الذاتي أو دون إتاحة الفرصة لم ليأخذوا مناهج جديدة تتفق مع أجيالهم وأذواقهم فذلك كله يعترف به منهج التربية الإسلامية ويقره ويعمل عل إيجاده إن لم يكن موجوداً .

ولـكن الخطركل الحطـر هو فى المتابعـة للامم المختلفة فى مناهجها الفكرية والثقافية والتربوية مــع إختلاف العصور والبيثات والاديان فهذا هو من أخطر مايحتاج الى التنبيه اليه (١)

# التصوف

التصوف فى مفهوم الفكر الاسلامى د بدعة ، حسنة ، تهدف الى إنشاء دائرة من دوائر تربية النفس والحلق من خـلال التـاس مفهوم الاستغناء عن المطامع والغايات الفردية والانانية ، والعمل من أجل الإنصراف عن الاهواء.

وقداستند المتصوف المسلبون مناهيمهم من صور الزهدالذي عرف بها رسول الله وصحابته ، ثم توسعوا في ذلك وكان لتحديات الحصارة والثراء والترف أثرها في تعميق هذا الانجماء وبروزه كمامل توازن طبيعي إزاء الانجراف الاجتماعي الذي أصاب المجتمعات الاسلامية بعد إنصرافها من طوا بعالمصر الأول ومفاهيمه.

ضير أن التصوف في الاسلام لم يلبث أن اتصل بالفلسفة اليونانية ومفاهيم التصوف الهندى ونتاج الوثنية الفارسيسة والهلينية ، فاصابه إضطراب كبسير ، ودخلت اليه مفاهيم كثيرة ايست من مفاهيم الاسلام أصلا، وبذا انحرف إنحرا فاخطيراً من أصول الفكر الاسلامى وطوابعه الاصيلة ، إضطرب مصه مفهوم والتوجيد، الذى هو أعلى قيم الإسلام نفسه وخاصة حدين دخك الى التصوف مفاهيم غريسة عنه معارضة لاصوله : تلك هى مفاهيم و-عة الوجود والحلول .

وهذا القطاع من التصوفالفلسنى لايعد إسلامياً ، ولسكنه يعددخيلاومنحرفاً وتهب التفرقه بينه وبين طابع التصوف المستمد من الاسلام أصلا ومن حيساة الرسول وصحابته ، على ذلك النحو البسيط اليسير من الزهد ، القائم على أصول الشريعة .

ولقد عنى أعلام الصوفية الاول بأن يؤكدوا إرتباطم بالقرآن والسنة ، وأعلنوا أنهم يتحركون من دائرة الشريعة الاسلامية والمقائدوالاخلاق الاسلامية وقالوا في ذلك : أن أي إرتفاء في بجال التصوف لا يصرف صاحبه عن أداء فرائض الاسلام كامله ، وأن تطبيق حياة الرسول وتصرفاته هي المصدر الاولو أنه لا عجره أبدا بما يقال من رفع التكليف عن بعض الذين وصلوا الى درجات معينة في المبادة أو الكثيف وأن مثل هذا القول مناقض تماماً لمفاهم الاسلام .

ويرى الباحثون أن هناك فارقاً كبيراً بين التصوف والفلسفة . أو بين الصوفى

والنيلسوف: ذلك أن الصوق إنما يعتمد فى منهج المعرفة وعلى أساوب العقـل ومقاييس المنطق، وبينها يعتمـد (العـلم) على أسلوب التجربة ونتانج الانابيق وتركيبات المواد.

وفى الفكر الاسلاى يقوم دمنهج المعرفة، على هذه الاصول الثلاثة بمتمعة فلا يفصل بينها ولا يعلى أحدها ، وفى تاريخ الفسكر الاسلاى محاولتان [حداهم] : إعلاء المقل عند المعرفية وفى الفرب محاولة جديدة هى إعلاء العلم والعقل والتجربة على الوجدان والبصيرة .

وكل هذه التجارب لاتمثل و المعرفة ، فأصلها الجامع الشامل الحقيق القائم على ترابط العقل والوجدان ، والتجربة والغيب ، والعلم والوحى.

ومن هذا فقد كان إستملاء التصوف فى المرحلة السابقة اليقظية الفكرية العربية الاسلامية الحديثة عاملا هاماً وخطيراً فيما أصاب المسلمون والفكر الاسلام من إصطراب وتأخر وضعف وحجود ، فقد برزت ظاهرة ، الجبرية ، التى أصابت المسلمين بالانصراف عن الانشاء والعدل ، وكانت نتائجها الحطيرة فسيما أصاب المسلمون من سيطرة النفوذ الاستعارى الغربي .

فير أنه إذا ذكر ذلك فلابد أن يذكر: أن التصوف قد فتح للاسلام آفاقاً واسعة في عديد من الافطار ، وضم الى المسلمين ، عدداً كبيراً من الوثنيين في جنوب شرق آسيا وإفريقيا ، وإن الطرق الصوفية التىكانت تحمل مفاهيم التوحيد والايمان والحلق الاسلامي قد جذبت المصفوف الإسلام المكثيرين ، الذين آمنوا بالله وحده ، وأصبحوا في حاجة المحمل كبير من أجل تنقية إسلامهم من طوابع الوثينات القديمة وتحرير فكرهم حتى يصبح إسلامياً توحيداً خالصاً .

# ال\_\_\_تراث

كان من أبرز أهداف عنط طات الإستمار والتغريب: الحلة على التراث الإسلاى والعربى وإثارة الشبهات حوله ورمية بالانتقاص، بهدف واضح معروف هو العثمل على قطع حاضر هذه الآمه عن ماضيها ويقول أصحاب الدعوى إن سبيل المنهضة هو تجاهل هذا المهاضى الذى ذهب ومات، والذى يوصف بالفيباؤه قد يعوق الحركة وهدف هذه الحملة الشعوبية التغربية يتركز فى عاولة الفصل بسين الماضى والحاضر فى بجال الثقافة العربية المستمدة من الفكر الإسلامي والتي لاسبيل لها أن تنفصل عن جذورها التي قشكل مختلف مظاهرها وقيمها الاساسية.

وحين يثير دعاة التبشير والنغريب والاستشراق هذه الدعوى إنما يتعارضون ومع أنفسهم ومع وإقعالتاريخ نفسه ومع منطلق الهضة الغربية الأوربية الى استمدت وجودها أساساً من الاتصال بالتراث الهليني والفكر الإفريق والاهب اليوناني والروماني القديم بعد أنا نفص لمت عنه أكثر من الف عام ، وقد أكدت جميع مصادر الفكر والادب والتاريخ ، أن الهضة الاوربية في عال الفن و الادب والحضاره إنما إرتبط وجودها بهذا الماضى واحتبرته أصلامن أصولها وأساسا للبنساء ولم تعتد بأى مظهر من مظاهر الفكر إذا قام منفصلا عن هذه القاهدة المستمدة من التراث، هذا هو الموقف بالنسبة للفكر الغربي مسم تراثقديم بائد ، معنى وانتضى وتم الانفصال عنه أكثر من الف عام في لغة ميتة متحفية هي اللغة اللاتينية التي إنبثقت عنها لفنات جديدة عصرية ، فكيف بتراث مازال متصلاً لم ينفصل ماضيه هن حاضره لخطة ، وعنطريق نفس اللغة التي يستطيع القارى العربي في القرن العشرين أن يقرأ ماكتب بها قبل أربعة عشر قرناً ويتذوقه ويفهمه ، حيث لايوجد مثيل لذلك في الفكر الغرى كله ، والكن هم الدعوة التغربية الهادفة الى عزل المسلمين والعرب عن ماضيهم وتراثهم ومقوماتهم تقود هذها لحلة الضارية على التراث وتحارل أن تصوره بصورة التأخر والتخلف، وترميه بانهامات متعددة من قصور وبمارض وإضطراب في محاولة لهدمه وخلق الـكراهية والاحتقار له في نفوس الاجبال الجديدة.

وقمد عرف الفكر الغربي قيمة التراث وحقيقته حتى ليقمول . بسكال ، :

( كل لسل لابد أن يستفيد أولا من الفكر الذي تركه من سبقوه ثم يزيده أن كان عنده إستمداد لذلك ، ولا تستطيع أمة ما أن تحيد عن هذا القانون ) ، ويقول جاك برك : ( إن مستقبل العرب يتمثل في احياء الماضي لان المستقبل هو في كثير من الحالات: الماضي الحي أو الماضي الذي وقع إحياؤه وعيشه من جديد . )

ويجمع الباجئون المنصفون على أنه لم تقم نهضة جادة فى أمةما. الاسبقها دعوة لاستحياء لماضى والإنتفاع به والبناء عليه ، خاصة إذا كان ذلك التراث على مثل عظمة التراث الإسلامي إستمداداً من القرآن الـكريم والإسلام .

ويقولسيمونوايل في مقاله (الحاجة الى الجذور): إن اتراث الماضى في عنق الحاضر مسئولية قدسية فاذا إنهدم الماضى فان عودته ضرب من المحال ، وأن أعظم الجرائم قسوة أن يهدم الناس هاورثوه عن أسلافهم من تراث في علينا الا أن نجعل همنا الاكبر الإحتفاظ بالذى تبتى لنا من تراث الماضى ، هذه الجذور ليست نزعة عاطفية معناها الرجعية والجمود ، وإنميا هى غريزة روحية تكن في نفرسنا جميعاً ، وقد أشار الى أهمية التراث قلاسفة ومصلحون وقادة كثيرون ، وهر يرون أنه لاتعارض مطلقاً بين الاتجاه الى المستقبل والمحافظة على التراث بل أن التركيز على التراث كقاعدة إنما يجعل النظرة الى المستقبل أكثر قرة ووضوحاً يقول (نهرو): إن علينا أن نتطاع إلى المستقبل وأن نعمل له جاهدين وأن نعمل له جاهدين وأن نعمل له جاهدين وأن نعمل في الوقت نفسه بترائنا الماضى مائلا أمامنا لكى تستمد منه القوة والعزيمة وخير مستقبل هرماكان قائماً على الحاض والماضى على السواء ، أما أن نتذكر وخير مستقبل هرماكان قائماً على الحاض والماضى على السواء ، أما أن نتذكر عودنا وجف مافيه من عصارة الحياة الحقه ، .

وقد وجدت هذه الصيحة التغريبية معارضه متيفظة وتفها بهدفهاالضار وبأنها تقصد إلى غير مصلحة العربوالمسلمين ، كاتا كدا كثير من المستشرقين ذلك حتى اشار (هاملتون جب) الى أنه دليس في وسع العرب أن يتحرروا من ماضيهم الحافل كا تجرد الاتراك ، وسيظل الإسلام أهم صفحة في هذا السجل الحافل إلى درجة لا يمكن أن يغفل عنها الساعرن الى إنشاء مثل عربية عليا، وقدوجه كثير من المثقفين الدعوة الى العرب والمسلمين للاحتفاظ بتراثهم الاصيل ، وقد أشار قسطنطين رزيق الى أهية التراث حيث قال: إن لهذا التراث العربي عنصر هام قسطنطين رزيق الى أهية التراث حيث قال: إن لهذا التراث العربي عنصر هام

من عناصر شخصيتنا وبميز من بميزاتها ودليل واضح على فاعليتنا الحضارية وفيه من الإنهازات والإبداعات ماهو خليق بالكشف والابانة اننا ولسوانا، ومايجب أن يدفعنا الى إستعادة كسبه وتمثل جوهره فى حياتنا الحاضرة، ويرد على أعداء التراث فيقول: (الغريب أن هؤلاء الداعين الى نبذ التراث العربي أو إهماله إنما يرددون ذلك فى عصر ترى الامم النازعة الى حياة جديدة تعمد الى تنافها القديمة فتحييها وتجعاما عنوان بجدها، وقبلة أمالها، فني الوقت الذي تسمى كل أنة فشطه من أمم الشرق والغرب الى تقديس تقاليدها وتمجيد حضار م لا يسع الامة لعربية الا أن تعمل على بعث تراثها القديم وروحها التي ولدت تمدنها التالد، فكل من لاماض له لا مستقبل له، والانة الى لاتعنى بروحها لا يمكمها أن تؤدى وسائها فى

ومن الحق أن يقال أن تراثمنا يتصل بواقعنا وأنه فكر حى متجدد ومتحرك فى بحال الحياة والمجتمع، لم يفصل ولم يتوقف، وفضلا عن ذلك فهو لبس الا واحد من الاسس الرئيسية الحضارة العصرية والفكر ابشرى القائم اليوم فقه أعطاهما عديداً من النظريات والافكار القدمية البناءة رأ مها (المنهج الدلمي التجريمي) ومذاهب الإجماع والسيامة والإقتصاد والنفس والاخلاق والتربية .

التمدن البشرى )

راجــم ( القيم الأساسية للفكر الاسلامي ) للمؤلف

# الفلسف\_\_\_ة

لكي نفهم تيارات الفكرالعالمي يجب أن نفرق تفرقة واضحة بين العلموالفا فأ، هذه التفرقة واضحة دوما في الهــكر الإسلامي والثقافة العربية ، وقد عرفها الإمام الغزالى حين هاجم الفلسفة الإلهية الوثنية وكـرم الفلسفة العلمية في مجــال الرياضيات والطبيعيات ، لأن هذه الآخرة قد أقيمت على هنطق واضح محسوس لنعلقها بمرجودات واضحة بينها لم تقم الفلسفة الالهية الوثينية على منطق وأن كامت على الوهم والإفتراض لبعد بجالها عن المحسوس. نحن اليوم في حاجة الى مثل هذه النظرة في التفريق بين العلم والفاسفة فالعلم هو ما يجرى داخل المعامل ، أما الفلسفة فهي ما يقوله أصحاب الايدلوجيات ، العلم واقع قائم على حساب وتبحر بة ، أما الفلسفة فهي نظرية عقل نافذ ، قد تخطئ وقد تصيب ، لانها قائمة أساساً على الفرضيات، هناك فرق بدين نظريات العدلم في بجدال الفلك أو الدره أو غيرها وبين نظريات السيكولوجية الفرويدية والوجودية والماركسية والبراجما تزمية، وغيرها من النظريات الفاسفية الى وضعها فليسوف مامن خلال تحديات عصره وبيثته وحيانه الحناصه وتجربتة وتفرضاته ، إن العلم حقائق أما الفلسفات فهي نظرات إصلاحية معرضة للخطأ والصواب، صالحة لبيئة دون بيئة ، وعصر دون عصر ، أما العلم نهو تراث إنساني مشترك بين سائراابشر يقوم على قواعد عامة ، أما الفلسفات فهي ليست كذلك ، إنها غير صالحة للاستيراد والتصدير ، فل كل فسكر فلاسفة والـكل أمــة نظرياتها المنبثقة من قيمها الاساسية ودينها وتاريخها وتشكيلها النفسى وذانياتها الحاصة وروحها ووجدانها ومزاجها . إنها تتعلق بالانظمة الاجتماعية والاخلاقية ومناهج الحدكم والقضاء والعلاقات الانسانية وهي تنبسع أساساً من تاريخ الامة نفسها ، فللغرب تاريخة وقيمة وفلسفاته ، والعرب والسلمين فلسفاتهم ومفاهيمهم الى تترجم نظرتهم الى الحياة وإساوبهم فيهاً وهي ليست دائماً قابــــلة للتصدير

أو الاستعارة والنقل . فالوجودية والمارك ية والبراجاتز بية والسيكولوجية ليست علومالها قوة المتهج التجريبي ، وإنما هي فلسفات لها إتصالها بالنفس الانسانية والعقل والروح وكلو قوى لانقاس بمقاييس المحسوس ومن هنا كانت الفلسفات وهي قائمة على النظر المناصة المحدودة بحدود البيئة والزمن معرضة للخطأ ومعرضة السقوط مسع تغير الأزمنة والامكمة . أما العلوم فهي تراث إنساني مشترك بسين سائر البشر يَّقُدُومُ عَلَى وَاعْدُ عَامَةً تَجَرِيبية .

ومن هنا كان خطأ قدول الفائلين حين يتكامون عن نظرية من نظريات علم النفس أو الإفتصاد أو الإجتاع والعلم يقول وذلك أن كلة (العلم يقول) إنما توحى الى السامعين أن مايورد لهم هو حقائق معملية فير نابلة للنقض أو النفيير بينا نظريات النفس والاجتاع والإقتصاد على عمومها هى و حهات نظر الهلاسفة وعلما والوا أن يصلحوا مجتمعاتهم فى ظروف محددة ، ومن هنا فهى لانه لمح للنقل أو التعلميق فى بيئات أخرى لها ظروف تختلف وبيئات تتباين ، فضلا عن أن هذه النظريات حميماً قد إستوحت المضارة الفربية والبيئة الأوربية وتحدياتها أن هذه التراث اليوناني والروماني والمسيحى ومن هنا فهى تختلف إختلافا واضحاً عن البيئة العربية الإسلامية بأديانها وتحدياتها وتراثها الفكرى ومزاجها النفسى وذاتياتها الخاصة ، ومشاكلها المختلفة في النوع والدوجة والتشكل .

ولذلك فان القول الحق هو أن الفلسفة وجهة ننار فلسنى صالح النظرفيه للآخذ منه ما يتفق مع البيئات والثقافات ولرفض مالا يصلح منه ولاعبرة بما يقال منأن الفكر عالمي فذلك قدول يصدق بالنسبة للمسلوم التجربية وحدما ، أما الفلسفة الانسانية كالآخلاق والاجتماع والاقتصاد وغيرها فهي لاتخضع أبداً لفوانين العلم لأنها تتصل بالنفس الانسانية التي لاتخضع لقيود المقررات المعملية المحدودة .

الباب الثاني الادب

- ( ٩ ) الادب العربي
  - (١٠) الاباحة
- (١١) الادب المكشوف
  - (۱۲) التجديد
  - (١٣) الفكر والادب
    - (١٤) القصة



## الادب العربي

أبرز مظاهر الآدب العربي هي إنسانيته وطوابعه القائمة على الحق والحنير والعدل، وقد وجهت الادب العرب إتهامات متعددة وأثيرت شبهات كثيرة، من أبرز ما القول بتفشى السجع في القرن الرابع الهجرى ومن الحق أن يقال أن السجع لم يحد قبولا من الكناب العالماء، ولدينا شهادة المقدسي في هذا دلم يلق البديع قبولا من الكتاب الكار، وإنما نسب حبالسجع والقو انى الى العامة دوة المتشرى السجع من الكتاب الكار، وإنما نسب حبالسجع والقو انى الى العامة دوة المتشرى السجع في مرحلة ضعف الآدب العربي و تأثره بالآدآب القديمة وان ظلت الدراسات الثقافية في بجال الاجتماع والآخلاق والسياسة وغيرها من الجوانب الابحابية في الفكر الاسلامي قوية وقد جاء هذا الانحراف نتيجة لاثار الفزوة الشعوبية، فقد إستمد الاحداد العربي مفاهيمه أصلا من الفكر الاسلامي الذي يعد و القرآن، قاعدته الاصيلة وبق حريصاً على أن لا يجنح عن أرض الواقع الصلبة فلم يكن مهملا القضايا الميوية، ولكنه تأثر في مرحلة من مراحله بالاثار الواردة من الآدآب القديمة والدخيلة فاضطرب أمره ثمة ثم عاد الى إصالته.

وق كان الآدب العربي قادراً دوما على مغالبة أمرين : الاسطورية والحنيال المغرق والاشراقية وهى طوابع وفدت الى الآدب العربي من الاداب الفارسية والممندية وغيرها ، وكان الآدب العربي في واقعيته وإرتباطه الطابع الفعلي والحياة أفرب الى مفهوم الاسلام وجوهره .

وحيث لم يكن هذاك يد من هذا التأثر فقد كان الآدب العربى كالفكر الاسلامى حريصاً على أن لايفرق في الطوابع الدخيلة ، وكان قادرا على أن يتحرر منها وأن يأخذ ما يزيده قوة دون أن ينصهر في أى بوتقة تخرجه عن أصالته :

وقد [ الحرف الادب العربي في مجالين : بحيال الشعر عندما أخرجه الشعراء الفارسيين الذين تأثروا بالمحوسية من أمثال بشار بن برد وأبو نواس وغيرهم ؛ أخرجوه من مفهومه الاصيل إلى الانحراف نحوالغزل الحسى والحريات والغلمانيات وهو تيار بدأ غريباً ودخيلا مدموغاً بالانهام ، والمجال الآخر بجال النثر حين إغرف الى السجع والحسنات البديمية والمقامات واسرف في ذلك إسراقاً إنصرف به عن طبيعته الاصيلة ،

ويمصيحن القول بأرس و الأدب العربي ، في مفهومة الحق قد تكون بعد الاسلام وأن ماسبق ذلك الم يكن سوى تلك الحصيلة من الشعر الذي ضاع أغلبه وما أثر من بعض الحكم وسجع الكهان فلما نزل القرآن تأسست الفاعدة الاصيلة اللادب العربي بمفهومه الصحيح القائم على قيم التوحيد والحق والعدل ، وكان القرآن باسلوبه ومضمونه معا هو المصدر الحقيق للادب العربي الاسلامي الذي تشكل في ظل القرآن وجرى في بحراه ، فقد جاء القرآن معجزاً ، هز النفس العربية ببلاخته ومضاهينه معا ، ولم يستطع بلغائهم أن يصلوا الية ، وسقطت كل محاولاتهم في تقليده ، ومن هذا لشأ الآدب العربي من خلالة ، وبدأ النثر العربي الاسلامي يسيطر ويأخذ طريقه ، متحرراً من سجع الكهان ، كما تحول الشعر ، في مضاهينه و ظمه وان كان النثر الفرآني قد أخذ المكانة الأولى ، وكان القرآن نظرته الى الشعر والشعراء ، محرراً أياهم من الفرود والوثنية ومفاهيم الجاهلية ، وفي خلال ذلك نشأ أدب واسع الافاق حوته كتب السنة والشريعة والعلوم والتربية والتصوف .

غير أن مدرسة النقد الغرد الوافد الى تسلطت على الادب العربي الحديث قد حاوات أن تعزل هذا الدراث عن مراحله الجديدة ، وأن تقصره على جوانب معينة من شمر الشعراء وما وصف بالنثر الفي والمقامات لتحجب تلك الثروة الضخمة من الادب العربي الاسلامي ثم كان لها أن أعلت من شأن الادب ووسعت دائر تة واذاعت شعر الشعراء الماجنين المسرفين واهتمت بة وحاولت أن تتخذمن الآغاني وكتب المحاضرات مراجع الدبية وتاريخية ، وحاولت الحكم على العهود الاسلاميه الواهرة من خلال هؤلاء الشعراء .

وكارهذا إنحرافا خطيراً بالادب العربي الحديث عن طبيعته وعن إتصاله الوثيق بالادب العربي الاسلامي في مراحله المتعددة بوصفها حلقات متصلة ، يسلم بعضها الى بعض ، وكان إعلائها لجوانب الكشف والغرل الحسي والاباحة هدفا من اهداف التغريب والغزو الثقافي لاخراج الادب العربي من مضمو نه الاخلاق الذي لا ينفصل عنه ، وعاوله لدنعة الى الانصهار في مفهوم الادب العالمية ، بينها تستحيل آداب الامم وثقافاتها عن المنفويب والانصهار في آداب الامم الاخرى لانها تستعد وجودها وكيانها من النفس والذات والمزاج الخاص ، الذي يختلف من امة الى امة والذي يختلف في الاداب الاوربية المنافقة ومصادرها من الآداب اليونانية الوثينة .

<sup>(</sup>١) راجع كتاينا (ذاتية الادب العربي)

# الأباحة (في الآدب)

كلية , الأباحة ، تعبير إشتقه الاستاذ محمد فريد وجدى معبراً به عن النحلل والخروج عن العرف وقد إتسع نطاق كلة الآباحة في بجال الكتابات الأدبيـة والإجتماعية على أثر موجه الدعوات المستحدثة الوافدة من الغرب والداعية إلى إطلاق حرية التدبيروحرية المجتمعةي مواجبة الضوابطالاخلافية والادبية . ولقد صنعت هذه الفاسفات المستحدثة للاباحة تبريرا متصلا بها لفقته المذاهب النفسية والإجتماعية الى تدعو الى أن للانسان مطلق الحرية فىالقول والعمل. وهذا الإطلاق وهذه الحرية لاغيار عليها إذا ماصدرت في حدود قاعدة واضحة أساسية في بناء المجتمعات وقانونية وهي وعدمالإضرار بالغير، وترى مختلف الدعوات العقائدية سواء منها المستجددة من الاديان السهاوية أوالدعوات الاخلاقيةالبشرية أنالجاعة أصولا عامة تطلق بها الحريات ولكنها تحول دون تحطيم إنسانية الإنسان أو ازهافها أو تدمرها بالاسراف أو الانحراف أو التمزيق ، وقد ربطت هذه الدعوات بين واقع الانسان الروحي واالدي مما وحاولت أن تخلق له د توازنا ، قادراً على بناء شخصيته والمحافظة علمها وأنمائها . غير أن دعوات جديدة ظهرت في الفسكر الأوربي والغربي على السوآء في مجال إستعلاء الفلسفة المادية حاولت أن تدعو الى تح ير الفن والادب من القيود و إطلاقها إطلافاً كاملاً . وقد جاءت دعوة الادب الغربي والفن الاوربي الى الاباحة بمثابة رد فعل على مؤقف المسيحية والـكنيسة والقسسين في الغرب من مقاومتهم لحرية الفسكر ، فكانت تلك الإندفاعة الى أخرجت الفنان والاديب من ضوابط الاخلاق وقم المجتمع ، مما فتح الباب لموجة طءغية من موجات الاباحة في المجتمع نفسه ، وكان ذلك في الحضارة الحديثة متصلا أوات اتصال بالحضارة الاغريقية ومفهومها الاباحي المتحلل من مختلف القيم والضرابط الاخلاقية قبل الميلاد .

فالفكر الغربي حيثما يندفع الى موجات الاباحة والتحلل إنما يجدمن مصادره وتاريخه وسوابقه وجذوره ما يؤصل له هذا الاتجاه ، أما في الفكر الاسلام العربي فان الامر يختلف إختلافاً كبيراً .

ذلك أن المجتمع العربي الاسلامي كان مرتبطاً طوال حلقات تاريخه بمقومات

وقيم ذات طابع أخلاقى فى مختلف بجالات العلاقة بين المرأه والرجل ، ومختلف علاقات المجتمع والسياسة والتجارة وغيرها وأن موجه القرن الثالث الهجرى خلاله العصر العباسي الى كشفت عن جوانب من التحلل والأباحة تمثلت في شعر بعض الشعراء لم تكن الا مرحلة عارضة وغزوا شعو يا المتس مصادره من الفلسفات اليونانية والفارسية وديانات المجوس ومذاهب المانوية والزراد شتية وغيرها ، وقد جاء هذا الطابع من الاباحة انتشل في أني نواس وبشار وغره في ظل تحديات خطيرة واجهتها المحضارة الإسلامية والمجتمع وهي تحديات اضطربت فيها معايير الفكر الإسلامي و تطبيق الشريعة الإسلامية حين ظهر طابع الترف العاصف وطوابع التسرى وأسواق الجواري وغيرها بماكان مخالفاً في حركته لمفهوم الإسلام نفسه ، وما أدى الى ود فعل قوى من الناحية الاخرى بظهور فلسفات الزهادة والتصوف الفلسني الى جوار مذاهب الباطنية وغيرها .

وقد اتبعثت هذه الدعوات والحركات على أيدى رجال كانت لهم صلات سابقة بالديانات الفارسية والفلسفات الدخيلة ولم يكونوا فى حقيقة الاس منطلقين من مفهوم أصيل للفكر الإسلامى بما غير به مفاهيم المجتمع والحياة .

وما يزال مفهـوم الفـكر العـرى الإسلامى الاصيـل ان تقوم العنوا ط الى جوار الحريات مرازنة الكيان الإنسانى و يرى كثير من الباحثين – حى فى الغرب نفسه مثل تولستوى – أن كل فكرة فنية لاتستقم والشعور الدين فهى ليست فنا أصيلا وأن شأن الفن أن يملى من أمر الإنسان ويسمو به ويقم بين الناس صلات المودة والاخاء وأن يدفع البشرية نحوالوصول الى الانسانية .

التوسع راجع بابى الفن والاخلاق من كتابنا ( القيم الإساسية للفكرالاسلامىوالثقافة العربية)

# الانبالمكشوف

تجرى الدعوة التغربية الدخيلة على الادب العربي والفكر الإسلامي والثقافة المربية الى القول بان الادب فن حر يصور النفس الانسانية وليس له أن يبطل عمله ليسال عن قواعد الاخلاق. وهذا مفهوم غربي خالص، وبعيد كلّ البعد عن الذوق والضمير والمزاج للعربى والاسلامى فالمفهوم العربي الاسلامي للادب أنه وحدة من وحدات الفكر الكلية لاتنفصل عنها ولا قستقل بل تتكامل وتتلاق مع وحدات الاخلاق والدين والمجتمع على نحو لايضحى فيــه بأى قيمــة من القيم في سبيل إعلاء قيمة أخرى ، وهذا ما يختلف مع المفهوم الغربي الذي يستقل فيه الآدب بالطلاقته وحركة الحركة بعيداً عما يتاً ربه المجتمع أو الاخلاق أو الدين : بل أن الذن والادب في الفكر الاسلامي والثقافة العربية والادبالعربي يلتق معالدين والاخلاق ولا يتمارض معها ليؤدى دوراً بنا. آ متساميا لحياة الجماعة والفرد مماً . فليس هناك تعارض أصلا بين الادب والاخلاق ، أو الفن والدين بل هناك تطابق واتفاق ، مثل ذلك التطابق القائم بين العلموالدين . وفي هذا يقول العلامة محمد أحد الفعراوى , أن الفطره كلها منشئا واحداً هو الله والعلم والدين كلاهما إجتمعا على إستحالة التناقض في الفطرة فاذا كانت هذه الفنون من روح الفطرة وجب الا تخالف أو تناقص دين الفطرة ، ودين الاسلام في شيء . فاذا عالفتــه في أصوله ودعت صراحة أو ضمنا الى رزيله من أمهات الرزائل الى جاء الدين لدفعها عن الانسان حتى يبلغ ماقدر له من الرقى في النفس والروح ، وإذا خالفت الدين في شي وإذا عالفت الفنون الدين في شي من هذا فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون قد جانبت الحق ودابرت الخير وأخطأت الفطرة الى فطر الله عليها الناس والحلق ، ومعنى هذا أن الادب والفن يتطابقان مع الدين والاخلاقڧالفكر الإسلامي والثقافة العربية ولذلك فان الآدب المسكشوف المستورد الغربي الاصل يبدوا وافداً غريباً لاجذورلهولاأصالة لانهمعارض للمزاج والذوق والفطره جميعاً .

فاذا قيل أن الآدب العربي القديم قد عرف الآدب المكشوف قلنا أن ذلك لم يكن بدافع الفطره بل كان غزواً شعوبياً على النحو الذي نواجه اليوم ونسميه بالغزو التغربي ، وأن هذا اللون إنما دخل على أيدى المتصلين بالثقافات واله يا نات والفلسفات التغربي ، وأن هذا اللون إنما دخل على أيدى المتصلين بالثقافات والفسفات المند وأن الذين إنصهروا في إصالة الفكر لاسلامي إنصهاراً تاما من الفرس أو الترك أو العناصر الاخرى قد إستجابوا لفطرة الفكر الاسلامي أما الذين ظلوا على مقاهيمهم القديمة وابتمثوها من جديد معارضة للدولة الاسلامية أو الاسلام أو خصومة لحما فانهم هم الذين عرفت لهم هذه الالوان من أمثال: بشار وأبي نواس وفيرهم ، هذا هو الطابع المكشوف الذي أدخل على الادب العربي في باب المجرن والفحش واستشرى في أبواب الهجا. والخريات والشعر الخليم غير أن أدبنا العربي كان دائماً قد حدد موقفه على نحو يختلف عن الآدب الغربي فقال و الشعر الرفيح لايقاس بحسن الديباجة وبراعة المهني فحسب ولكن بشرف الفرض ، وهذه نظرة تختلف إختلافا بينا عن مفهوم الادب الغربي الذي يرى أن الادب هو الاداء الغني بصرف النظر عن غايته وطابعه : مكشوفاً كان أو غير مكشوف.

وروح الفكر الاسلامى والادب العربى يقوم على القول الكريم، دون الهجر، وعلى الاشارة العابرة الى الآمور المبتدلة دين الكشف والافاضة فى التبدل والتهتك وتصوير المحرمات الجنسية والميول المنجرفة، وذلك بالقدر الذى يدل عليها، أما هذا المون من تصوير أخنى الغرائز البشرية والتحدث عن تطوراتها وتقلباتها على النحو المثير الذى تكون له إثارة البعيدة فى نفوس الشباب والفتيات فهرغير مقبول، هذا فى نفس الوقت الذى يستيبح فيه العلم كعلم دراسة قضايا الانسان والنفس البشرية ومعرفة أهوائها عن غير طريق الادب.

فالفكر الاسلامى والثقافة العربية إنما تلتمس عناصر الوحدة والتكامل في جزئياتها على نحو محقق لها بنساء الفرد السليم والمجتمع السليم . حيث لانعارض بين الروح والمادة ، ولا تصادم بين الآدب والاخلاق ، أو بين الفن والمجتمع ، ومقياس الجال النفسى الإنسانى إنما تتمثل في الوسطية بعيداً عن محدر الشهوانيات واللذات ، وبعيداً أيضاً عن الجود فالفكر الإسلامى قد أعطى الحرية في متاج الحياة دون إسراف أو تبذل على هدى الفطره التي فطرالله الناس عليها، والادب المكشوف لا يقدم السعادة ولا السلامة ولا يرسم النفس الإنسانية أسلوب الجمال والحيروالحق ولكنه يكشف جوانب موغلة في الآباحة والتهتك على نحو من شأنه أن يدمر النفس الإنسانية لا أن يحيها ويسمو بها .

ولا شك أن الاتجاه الى الكشف فى الادب فن غربى له جذور أغريقية أديمة وله طوابع متصلة كل الاتصال بالوئينة وعبادة الاجساد والانفصال فى بحال الفن والاهب عن المجتمع وعن الدين ، وإذا كان بعض الفلاسفة الغربيين قد عارض كل فن لايستقيم مع الشعور الديني فان الفكر الاسلامي يرى أن التوازن بين هذه القرى جميعاً هو عامل قوة للشخصية الانسانية و حماية لها من التحطم والانهيار و دفعاً لها الى الحير والقرة ، وعندنا أن هذه المذاهب الى تحمل طوابع لها مظهر على براق إنما هى د عوات مستره الى الهدم وعوامل تغربيية ذات هدف بعيد فى محاولة النضاء على مقومات هذه الأه ـــة و نحطيم روحها الإيجابي ذى الطبيعة المتكاملة ديناً ودنيا ، وروحا ومادة .

Lychin Mayle

# التجديد

. **६१**१)

كانت كلمة و التجديد ، احدى الاصطلاحات الخطيرة التى اتسكا عليها النفوذ الاستمارى والتغريب لشجب التاريخ واللغة و التراث الدين ومختلف فنون التراث القديم واتهامها بعدم الصلاحية للوجود ، ومعنى التجديد في كستا بات دعاته الراث الكاما عن كا قديم و الاتجاه الشامل إلى الجديد ، دون تحفظ .

هو الانفصال الكامل عن كل قديم والاتجاه الشامل إلى الجديد، دور تحفظ. ولي مواجهة التجديد كانت هناك الحيلة على الجيود والسلفية والنقليد والرجعية . غير أن استطراد هذه الدعوى وبلوغها اقصى مدى التحدى، كنف عن خطأ لداعين لها ، حتى من وجهة نظر التقدم والنهضة ، وربطها ربطا أكيدا با تمغ يب والنفوذ الإستمارى، فأن الدعوة الحيد إلى الهضة حين تدعو الحيالة بيب والنفوذ الإستمارى، فأن الدعوة الحيد إلى الهضة حين الماضى سبيلا النجديد لا نفصله عن القديم ، ولا تعزله عن الماضى بل تجمل من الماضى سبيلا الى الجديد ومن النطور رابطة بين القديم والحديث، والفربيون انفسهم الذي يلتمس بعض الكتاب مناهجهم أنما ينهمون التجديد على هذا النحو، فلا انفصا يلتمس بعض الكتاب مناهجهم أنما ينهمون التجديد على هذا النحو، فلا انفصا مطلفا بين المكلاسكيه والعصريه ، أو بين الأصالة والتجديد ، أو بين الماض والحاضر، وقد عرف أصحاب النهضات والحضارات بذلك الرابط الاكرب بين الماضى والجديد ، فالاصوله الاولى لها قيمها الاساسية في بناء كل جديد وهى ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالاسس والارض والجذو وهى ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالاسس والارض والجذو وهى ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالاسس والارض والجذو كلها معالم طبيعيه اكل حركة تدهو الى التجديد .

وقد ذهب العلماء العقليون والنجريبيون مما وهم أبعد الناس عن أوه الفلسفة ، ودعوات الغزو الثقاني والتغريب واقتلاع الامم من مقوم وجدورها الى أن المعنى الحقبق لكلمة (جديد) هى فيكرة نقد شيء في طالتجول ، في حين أن كلمة قديم تعنى الموجود الساكن الموضوع مسبقا . وكلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم أن التجديد في الآداب كالتجديد في العلم لايمكن أن يقدوم الا

أساس ثماون الماضى والحاضر، ويذبى العقل في حاضره على أساس العقل في ماضيه (١) ويصور مصطنى صادق الرافعي التجديد في الآدب على نحو علمي غاية في العمق حين يقول أن التجديد يتمثل في قاعدتين :

(الأولى أبداع الادب الحيف أناره بفكره بما يخلق من الصور الجديدة في اللغة والبيان

(الثانية) أبداع الحى فى آثار الميت بما يتناولها به من مذاهب النقد المستحدثه وأسائيب الفن الجديدة ، وفى الابداع الاول إيجاد مالم بوجد وفى الثنانى إتمام مالم يتم ، فلاجرم كانت منها معاحقيقة التجديد بكل معاسها ولا تجديد الاثمة ، فلا جديد ألا مع القديم ، ·

ولا شك أن التجديد قانون طبيعى وقانون ثابت فاذا لم يكن تجديد فتدهور وانحطاط وهو فى الفكر شأنه فى الكارات الحية ، بيد أن له أصوله ومقوماته وقواعده فهو لاينفصل عن أرضية وقاعدته ولاينقط عن تطوره الطبيعى .

Service Control of the Control of th

British And Andrew Property

A CONTRACTOR OF THE STATE OF TH

## الفكر والادب

هنالك خطأكبير مشهور ، نبسه إليه كثير من الباحثين ، وما يزال في حاجة إلى التذكير، ذلك هو تحرير دائرة الآداب ، وتحديد مكانها من دائرة الفكر الاوسع والاشمل .

فالفكر هو الوحدة الأساسية الذي تصدر هنها جميع الفروع والاجزاء . ويضم الفكر في بو تقتة: الاجتماع والسياسة والافتصاد والتربية والقانون والادب وكلها في مفهوم الفكر لاسلاى تتكامل ولاتنفضل ولاتستقل فالادب قطاع من الفكر بوصفه أدبا له ومفاهيمه وطبيعته ودوره الطبيعي ولكنه في حركته هدده لاينفصل عن دائرة الفكر ولايخرج عن مهمته وطبيعته فيفرض نفسة على دوائر أخرى فيسيطر عليها ويتكلم با عها .

غير أن الادب العربي الحديث قد دفع دفعاً إلى هذه المخاطرة، وأطلقت لذ الحرية، فخاص فيها ليس من اختصاصه، فأحطاً كثيراً وجارز هدف ومهمته وليس في هـذا ما يفهم منه معني الحد من حرية الادب والحكن فيه دعوة إلى الارتباط بالقاعدة الاساسية التي قام عليها الفكر الاسالاي وهي قاعدة التكامل بين الفروع والاجزاء التي تشكل في بحموعها عملا متكاملا، ذلك لانه إذا أطلق للآدب حريته على النحو الذي تدعو إليه الاداب الاوربية لكان في ذلك عدوانا على دائرة الدين والاخلاق والمجتمع والادب العربي المستمد من الفسكر الاسلامي هو أدب مائزم بالعمل على ترقية المجتمع واعلاء شأن الاخسلاق ، فهو لا يستطيع أن يتحرو من مهمته تلك ،

ولذلك فان الادب العربي بقيمة ومفاهيمه لا يستطيع أن يتقبل بسهولة نظرية تحرير الادب من الحلافيته هذه النظرية الني دعا إليها الادب الغربي واستمدها من الادب اليوناني الذي فصل بين الادب والاخلاق، وقد زاد هذه النظرية قرة، ظرور عظريات فرويد ومذاهب الفن الفن، وهي نظريات ثبت خطأها العلمي وانحرافها، واقد حاول دعاة النغريب فرض هذا المنهج على الادب العربي، ولكن الادب العربي الذي يتصل بالفكر الاسلامي اتصالا عضويا ضمر دائرة متكاملة، تقدوم

على أساس أن الفكر فى مجموعه إنما يعمل من خلال الشخصية الانسانية المسلمة فى بنائها وترقيتها والسمو بها وأعلائها ،هذا الآدب العربي رفض هذه الدعوة. ايمانا بأنه لايمكن أن يتجه فرع من الفكر الاسلامي البناء بينها يتجه فرع أخر إلى الهدم .

والله دعا الباحثون المنصفون الادب (أما أدب) أن يلتمس طريقه الاصيل ممليًا غانون الاخلاق القائم على حراسة الاجتماع .

ولقد كانت هناك آثار سيئة لنعدى ألادباء دائرة عملهم والتسداخل في دوائر أخرى بينها هم لم يؤمنوا أساساً بتكامل الفكر الاسلامي ولم تتح لهم الفرصة لدراسة الجوانب الاخرى على النحو الذي يمكنهم من استعراضها والحسكم عليها.

وذلك أن بعض الادباء عرضوا في المقدالثالث والرابع المالدين والاخلاق، وتناولوا هذه المباحث على طريقة الماديين فأثار واشكو كاكثيرة، وكان لانتشار الادب في الصحف أثره في نفوس القارئين، هذا الآثر السيء الذي قصد إليه المنغريب من طرح قضايا الفكر الاسلامي عن طريق غير المتخصصين فيه، وفي هذا يقول العلامة محد فريد وجدى وكيف يرجى من إديبكل همه منصرف إلى تحليل عاطفة الهوم ودرس ثارات الجوى، وتصوير وقع الوعود المكاذبة وفضول العذال واللاهين وعدوان المنافسين والمعاكسين، أن يتناول بالبحث أعلى عراطف النفس وهي عاطفة الدين، بمثل أسلوبه الذي مرن به عليه وأستولى على شموره، وهي تستدعي أسلوبا يحاني هذا الالوب ولايمت إليه بسلة من درس النفس في حالة عزوفها عن الشهوات وترفعها عن الغرائز، وأيناهم يثيرون شكركا عجرون في مباحثهم التاريخية والاجتماعية على غير الاسلوب العلمي من التحقيق والتمحيص (1).

من هنا نعرف الفرق بين دائرة الادب ودائرة الفكر، وأن دائرة الادب تقتصر على تصويرالانسانية، أمّا الفكر فأنه الدائرة الاوسعالتي تتصل بالشخصية الأنسائية من جوانبها المختلفة العقلية والروحية والقانونيه والاجتماعية والافتصادية.

وفى مفهرم الفكر الاسلاى أن الادب حلقه من حلقات الفكر لاتنفصل ولانتحرك في فير اتجاه التوازن والتكامل مع الحلقات الاخرى .

<sup>(</sup>١١٠) راجع كتابنا (الاشلام والثقافة العربية)

#### القصية

و القصة ، فن من فنسون الادب: كالشعر والنثر والترجمة ، وهو فن قديم ومستحدث وهو فى حاجة إلى إلقاء أصواء كثيرة عليه ، حق ينكشف مونفسه الصحيح من الادب العربي وفيا قبل ظهور الاسلام ونزول القرآن كان هنساك كثير من الاساطير الى أطلق عليها من بعد اسم الفصة : وهى أساطير اليونان في الغرب وأساطير الفرس والهند ، وهناك أساطير العرب في الوثينية العربية .

وكانت مناك الملاحم والمسرحيات الني عرفتها أوربا في ظل الوثنية الآخريةية ثم في ظل المسيحية الغربية ، وقد أستمد كثير منها من الكتب الدينية القديمة ، فلما جاء الإسلام ، ظهر عصر جديد وفهم جديد القصة ، ذلك هو ما ألقاه القرآن السكريم المنزل حيث عرض لعدد من قصص الآولين ، على نحو له طابعه الخاص المتمنز ، بالصدق والشمول والايجاز والاستملاء على التفاسيل واستخلاص العبرة والتماس حكمة التاريخ ورسم نراميس الحضارات وقوانين قيام الامم وسقوطها، والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهيارها وذلك من خلال تاريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهيارها وذلك من خلال تاريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهيارها وذلك من خلال تاريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهيارها وذلك من خلال الريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهيارها وذلك من خلال الموريخ المؤسياء والآثرة والآثرة والدول التي مرت بها البشرية من قبل .

وقد وصف القرآن قصصه بأنه ( القصص الحق ) القائم على الواقع الصادق البعيد عرب الخيال والتزيد والتفاصيل وذلك جريا مع منهج الايجاز والشمول والقصد.

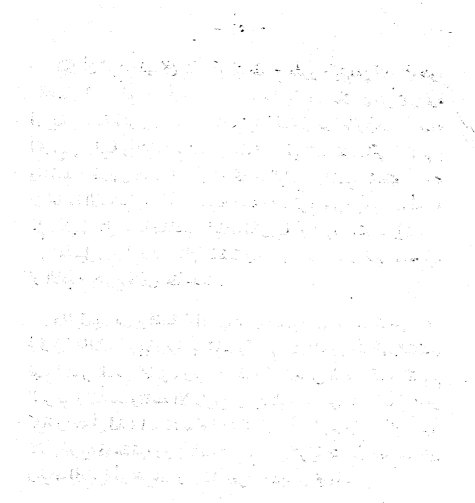
ومن هتا فان مفهوم القصة الحديثة الذي عرفه الادب النربي مستمدا أياه من التراث الهليي اليوناني ، أو ماعرف من قصص مثل كليلة ودمنه أو ألف ليلة أو غيرها مستمدا من التراث الفارسي الهندي القديم ، هــــذا المفهوم لا يتفق مع مفهوم الادب العربي الحقيقي المستمد من القرآن للقصة .

والفكر الاسلام لايقبل من القصة غير لون واحد هو (القصص الحق) ذلك أن الادب العربي قد أتسم منذ ظهوره و إلى اليوم بخاصية وأحدة تتمثل في الصدق والوضوح والإبجاز وهي عناصر تكاد تكون مضادة القصة الحديثة بل ومعارضة لما ذلك أن العربي الذي كان يفكر في أفق مفتوح مشرق طليق من النور في طوة الشمس الني تطلع على أوض الصحراء الواسعة ، فعنسلا عن طبيعته الحرة الجريئة ، طبيعة الفارس المقاتل ، الذي يقول كلمتة في صراحة ووضوح ، هذه الملامح في الطبيعة والإنسان لم تكن في حاجة إلى فن القصة القائم على الرمرز والمبالغة والظلال والاستخفاء ، أو على الشرح الواسع والتفصيل الكثير ، ذلك أن العقيدة الاسلامية كان أيضا بسيطة سمحه وهي تقوم حلى النوحيد أساسا فلم تكن في مثل حاجة المذاهب والعقائد الآوربية أو الشرقية القديمة إلى مريد من التفاصيل وإلى إدخال فلسفاتها المعقدة في قصص ومسرحيات تقام في المدابد أو الاديره لتشرح الناس مقاصدها .

والفرق بين مفهوم القصة فى الادب العربى ومفهومه فى الاداب الآخرى، هو فرق فى ذا تية الامة العربية ومزاجها النفسى و تركيبها الاجتهاعى والجغرافى والمقائدى البسيط السهل السمح الطليق، ومن هنا فقيد أختفت من الادب العربى القيديم المسرحية والمسلحمة والقصة الاسطورية وحين ظهرت قصص مثل ألف ليسلة أو كليلة ودمنه أو القيامات كانت كلها دخيلة على الآدب العربى ولم تمكن تصور كليلة ودمنه أو المقامات كانت كلها دخيلة على الآدب العربى ولم تمكن تصور النفس العربية فى حقيقتها وربما كانت تصور النفس الشرقية التى مازالت تحت تأثير ونمنيات المجوسية أو نظريات وحدة الوجرد الهندية أو غيرها.

أما النفس العربيـة حتى فى وثنيتها النديمة وأساطيرها الجاهلية فند كانت بسيطةغيرهسرفة حيث لم تكن ألا انحرافاعن التوحيد القديم الذيجاء به ابراهيم .

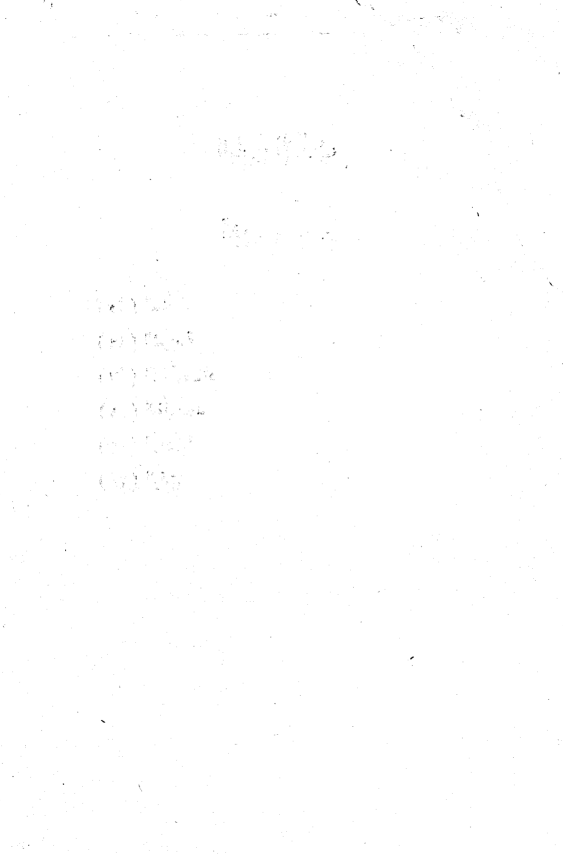
ومن هنا فان القصة فى مفهومها الغربي اليوم قائمه على الحيال والوهم ، وعلى المعتدة والحل ، وعلى الاسراف فى التفاصيل ، وعلى أنتقاء الصدق ، وعلى طوابع الرمز والظلال إنما نجح بعيدا عن جوهر النفس العربية ولانسكون الاصورة مقادة الآداب الغربية ولذلك فانها تسقط وتختنى مع إشراق المفهوم الاصيل للذائية العربية والحزاج المفسى الاسلامي الذي هو مصدر الادب فى الحقيقة .



# الباب الثالث

الفق\_\_\_\_

- (١٥) السنة
- (١٦) الشريمة
- (١٧) الاجتهاد
  - (١٨) النقليسة
    - (١٩) الرسا
      - (٢٠) الرقيق



#### السنة

السنة هى تفصيل ما أجمل القرآن والنظبيق العلى للاسلام . وتشمل السنة : الحديث النبوى وأعمال الرسول نفسه . وقد أثيرت الشبهات منذ وقت طويل حول السنة . وترددت دعوات كثيرة تطلب الاكتفاء بالنص القرآنى وتتهم الحديث الذوى بانطوائه على كثير من الدعائل ، والحق أن الدعوة إلى رفض السنة أو إنتقاصها والاكتفاء بالنص القرآنى وحده إنما هى دعوى تغريبية خبثة ترى إلى الفصل بين النص والتطبيق وبين القانون والواقع العملي الذي جرى عليه الاسلام منذ أقام بجدمه وأنفذ نظامه .

فالسنة هي التطبيق الواقعي العملي المتمثل في الأسلوب الذي انبعه الرسول صلى الله عليه وسلم في تنفيذ النص القرآني ، ومن هنا فالنص القرآني وحده لا يكفى المسلمين اليوم ولا يحقق لهم إسلاما حقيقياً ، وهذا فضلا عن أن (السنة) جزء من القرآن نفسه بنص القرآن: « و نزلنا إليك القرآن لتبين للناس ما نزله إلهم » •

فهذا البيان الذي يفسر القرآن ويطبقه هو بافرار القرآن جزء أساءي ، وفي هذا يقول العلامة ليولد فابس (محمد أسد):

إن رفض الحديث يرجع إلى إستحدالة الجمع بين حياتنا الحاضرة المتقهقرة وبين روح الاسلام الصحيح كا يظهر فى سنة الذي حفى نظام واحد ، ولكى يستطيع نقدة الحديث المزيفون أن يبرر وا تصورهم وتصور بيئتهم فانهم محاولون أن يريلوا ضرورة إتباع السنة لانهم إذا فعلوا ذلك كان بامكانهم حينشذ أرب يتأولوا تعالم الفرآن الكريم كا يشاءون على أوجه من التفكير السطحى ، أى حسب قبول كل واحد منهم وحسب طريقة تفكيره هو ، وهذا هو الهدف السكامن وراء مهاجمة السنة وإثارة الشبة حول الحديث .

وقضية التقايد قضية قديمة قدم الفكر الاسلامي وهي في نفس الوقت قضية أساسية يتخذ منها الاسلام موقفا وأضحا أساسه التحذير من التقليد ومدى الخطر المترتب عليه. وفي هذا يؤثر عن رسول الله قوله: والتتبعن سنن من قبلكم خذى القذه با قذة ، حتى لو دخاوا جحر ضب لدخلتموه،

قالوا يا رسول الله: اليهود والنصارى ، قال فن ١

والمسلون والعرب في العصر الحديث خرجوا من تقليد قديمهم الى التقليد الغربي فكأنهم عادوا الى السنن السابقة حيث يقوم الفيكر الغربي في جوهرة على الفلسفة اليونانية أوالقانون الروماني ويعتنق نفس النظريات القديمة المتصلة بالوثنية واعتبار مادون المون الابيض واعلاء الاجناس والالوان والتفرقة العنصرية واعتبار مادون المون والعرب أنهم (صاحب الحضارة) حبيد وأتباع! ومن الحطر أن يظن المسلون والعرب أنهم بخروجهم عن قديمهم وفيه المكثير من قيمهم الانسانية الفطرية المتحددة، الى تقليد الغربي المستحدث الذي يرجع في أساسه الى قديمهم السابق المتوحيد والاديان، إنما يتحددون ويتطورون ، ذلك أنهم في الحق الما يتركون أصلح ماني القديم الحي المتحدد من تراث الوثنية السابق على التوحيد والاديان.

وهو فاسد كل الفساد بعيد عن طبيعة الفطرة الانسانية الى يمثلها الاسلام العظم تمثيل .

### الشريعة

يطلق لفظ والشريعة، على النظام الذي شرعه الاسلام في التعامل بين الناس، وهو القائرن الذي كان مطبقا في العالم الاسلامي والبلاد العربية إلى حاين قدم النفوذ الاستعاري فأزاله وأقام بدلا .نه قانونه الاوربي المعروف الذي مأتزال تتمامل به أغلب بلاد العالم الاسلامي الى اليوم .

وقد جرت أمجات عديدةخلال العقود السبعة الماضية حول المقارنة بينالشريعة الاسلامية والقوانين الوضعية وقام دعاة اللغريب باثارة الشبهات حول الشريعة الاسلامية وإعلاء شأن الانظمة الغربية وكان لورد كرومر في مقدمة من حمل على الشريعة الاسلامية في مصر منذ عام ١٨٩٢ وقد أورد هذه المعاني في كتابه ( مصر الحديثة ) الذي صدر عام ١٩٠٧ وهاجمه كثير من أساطير الفـكرفي مصر والعالم الدرى وكشفوا وجه الحقيقة في أمر الشريعة الاسلامية ولم يمض على ذلك أكثر من ثلاثين عاماً حين اعترف أساطين القانون في العالم أجمع بالجابية الشريمة الاسلامية واستملاليتها وأصالتها وقدرتها على أن تقـــدم للعالم كله والانسانية أصلح نظام وذلك في مؤتمر القانون الدولي في لاهاى سنة ١٩٣٧ الذي قرر بأن الشريمة الاسلامية نظام قانونى مستقل غير مأخوذ من التشريع الروماني وبذلك تقرر تمثيل الشريعة الاسلامية في محكمة العدل الدولية كنظام مستقل من النظم العالمية الكبرى وفي خلال هذه الفترة هوجمت الشريعة الاسلامية ومن بعد هذا المؤتمر أيضا ، وفصل الاسلام عن أنظمة الحكم ، وفصل المجتمع عن الشريعة في حياة المسلمين . ومن هنا انطلقت دعوات الفصل بين الدن والسياسة وعماولة القول خطأ بأن الاسلام دين عقدى ولا صلة له بالمجتمع والحياة ، جريا وراء المفاهم الغربية الذي رددت ذلك في أوربا بالنسبة السيحية ، وكانت هذه الدعوات والمحارلات ترمى في الأغلب الى تضوير الاسلام بصورة مختلفة عن حقيقته وجوهره ، باعتباره الدن الوحيد الذي قصيد الى بناء مجتمع وفق نظام كا، ل ، وليس قاصرا على العبادات وحدها ، ولا على الاحوال الشخصية

من زواج وطلاق وإرث وإنما يشمل مختلف جوانب المعاملات في الجتمع ، سياسية واقتصادية وتربوية وأخلاقية .

واقدجرت محارلات متعددة خلال فترة الاحتلالالبريطاني لمصر وفي خـلال فترة الحاية قبلها تهدف إلى إلغاء الشريمة الاسلامية من أنظمة الاحوال الشخصية الحاصه بأحكام الزواج والطلاق.

وقد واجه المفكرون المسلمون هذه القضية باهتهام كبير، وأصدر (على أبو الفتوح) أول كتاب عن الشريعة بالاسلامية والقوانين الوضعية عام ه ، ١٩ ، كا أجرى كثير من الباحثين بعد فحك مقارنات حول ما أثير من شبهات عن صله بين الشريعة الاسلامية والقانون الرومانى وأشارت ( المنار ) الى واقع تحرل القانون الفرنسي الى البلاد المصرية في أواخر عصر إسماعيل وقالت :

و إنه لما أريد تنظيم القضاء لم يتمكن العلماء المصريون من الكشف عن جوهر الشريعة الاسلامية واضطروا تحت ضغط النفوذ الاجنبي إلى ترجمة قانون المبليون، وقد واجه الفكر الاسلامي منذ يقظته كل ما أثيرضد الشريعة الاسلامية وما يوجد من أوجه نقص في القانون الأوربي في يتعلق بالونا والجنر والميسر ومسائل زواج المسلمة بغير المسلم ومسألة الميراث وإباحة المبناء وظهر حلماء من رجال القانون ويمن درسوا القرانين الأوربية والشريعة الاسلامية وكشفوا عن الفوارق والميزات بين الشريعة والقانون، وأشار السلامية وكشفوا عن الفوارق والميزات بين الشريعة والقانون المدنى المكثيرون الى ما جرت عليه تركيا في عصر مصطفى كال من تبنى القانون المدنى السويسرى، وأبانوا عن أن هذا القانون ليس مستحدثا، وإنما هو موج من القانون الروماني القديم والروح المسيحية وأنه وضع تصميما خاصا بمادات وتقاليد المة من الآمم وكيف أن ذاك يكشف عن مخالفته لدين وتقاليد وعادات تركيا.

وفى عام ١٩٥١ عقدت شعبه الحقوق الشرقية من المجتمع الدولى القانون المقارن مؤتمراً للبحث فى الفقه الإسلامي فى كلية الحقوق مجامعة باريس تحت اسم (أسبوع الفقه الإسلامي) ودعت عدداً كبيراً من المستشرقين وأساقذة القانون فى الدول العربية لبحث كثير من النظريات وأبدى نقيب المحامين فى باريس عجبه حين قال:

ولست ادرى كيف أوفق بينها كان يمكى لنا هن جمود الفقه الاسلامي وهدم صلاحيته أساسا تشريعيا بني بحاجات المجتمع العصرى المتطور وبيده انسمع الآن فقد ثبت بجلاء: أن الفته الاسلامي يتوم على مبادى، ذات قيمة أكيدة لاوية في نفيها وأن أخلاف المذاهب الفقهية في هذا الجهاز التشريمي الضخم ينطوى على ثروة من الاراء الفقهة وعلى مجموعة من الاصول الفنية البديمة التي تتيح لهذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب الحياه الحديثة

وقد عرض الكثيرون الفروق والمخالفات بين الشريعة الاسلامية والقانون الروماني وأبرزها أن الشريعة الاسلامية لم تفرق بين الروح والجسد ولم تهمل واحداً منها، وأن الإنسان مركب منها جميعا ، وأن المسلين قسموا الفقه على أساس العبادات والماملات والعقوبات بينها قسم القانون الروماني على أساس الاشخاص والاشياء والحقصومات ، .

وأن أساس القانون الاسلامي مستمد من كلام الله المنزل بالوحي، أما أساس القانون الروماني فستمد من مشيئة الإنسان، وإن خلاصة القانون الإسلامي: (لا اله إلا الله محمد رسول الله) بينها بني الرومان أحكامهم إما على أوامر رئيس الحدكرمة أو العرف والعادة، وقد أهملت كنب الفقد الروماني المسائل العمومية كلا ورالدستورية واحكام القانون الدولية وجعلتها من أمور السياسة، بينها الامام عند الفقهاء المسلمين هو أمام صلاة الجماعة كاهر أمام دوله المسلمين، وفي القسل تشكل العقوبة عند المسلمين حسب النية من حيث العمد والحيطا ولا توجد هذه عند الررمانين، وكذلك الحدود التي تتعلق بالقتل والسرقة والزنا رالقذف وشرب الحر والارتداد، بينها الرنا والفذف وشرب الحر ليست محرمة عند الرومانيين ومن من فلا عقاب عليها.

وليست هناك مشابمة بين الشريمة الاسلاميسة والقانون الرومانى فى الزواج والطلاق ، فالاسلام لايمرف لا قدما واحدا مالزواج وهو عقد يجمع الزوجين برصاهما بينها يوجد عند الرومانيين اصناف عديدة للزواج الجائر يمتبر أكثرها عن المسلمين كارنا ، وقانون الوراثة وتقسيم التركة عن المسلمين يفاير ماعند للرومانيين ، وكذلك نظام القضاء وأدوات القصاص ، والقانونان يختلفان حتى ق

المعاملات المالية فشلا الربا غير محرم عند الرومانيين ، وحر أساس التجارة يختلف بيتها فالبيع عندالفقهاء المسلمين (عقد برضا المتعاقدين) وهو هندالرومانيين عقد يتعلق بالمال ألخ. . . .

وأضافت هذه الابحاث ومنها البحث الذي أغتمدنا عليه (١) أن الفقهاء المسلمين ما كانرا يعرفون اللغة اللانيئية الى كتب بهما القانون الروماني ولم تترجم هذه القوانيين إلى العربية قبل أوائل القرن القرن العشرين، ومن المعروف أن المقنن عند الرومانيين هو موظف الدولة، أما المسلمين في لعقيه لم يكن أبدا ألا رجملا من عامة الناس تعلم وتفقه فافق ودون كتب الققه.

<sup>(</sup>١٠) البحث للدكتور محد حيد الله

## الاجتهاد

كلة جامعة تشمل جميع أنواع السعى وبذل الجهود في استنباط الاحكام من النصوص الشرعية ، واستخلاص الفروع من الاصول

وبمثل الاجتهاد طابع الحوكة ومواجهة النفير والتعاور فى البيئات والعصور تجاه المسائل والقضايا الاجتهاعية والمعاملات المختلفة ، ويكشف عن قوة الحيوية والحركة فى الفرك الارلاى والثقافة العربية فهو عامل حيوى مؤثر يحول بين الفود أو التخلف أو التوقف عن مواجهة العصر أو التجاوب ممه بوهو علامة على طبيعة الفكر الاسلاى القادرة على التحرر من قيد التغليد ، وينسحب طابع الاجتهاد على الفكر الاسلاى كله فيكون علامة من علاماته البارزة على القدرة على القدرة على مواجهة كل جديد : ما يحقق له من القدرة على التقليد ويرى فيه آفة الجمود وعلة التخلف ، ولذاك والذك

والفكر الاسلامي يقاوم التقليد ويرى فيه افه الجمود وعله المحلف . والدات فان الاجتهاد قانمون أصيل يتمثل في القدرة على التجدد والحركة في مواجهة الامم وحضاراتها وثقافاتها والملائمة بين قرة الفكر وحركة المجتمع .

و ر الاجتهاد، اصطلاح فقهى يعنى بذل الوسع الحصول على رأى أو حكم فى مسألة من مسائل الشريعة ، وهو أحد طوابع الاصلاح والتقدم والنجديد فى الفكر الاسلامى .

وقاعدته أن يهتدى بالقيم الآساسية والقراعد العامة ويتحرك في إطارها بما يحقق العصرية والرعاور وتحفظ الطريق الطبيعي للجتمع داخل الشريعة .

وقد حرص الفكر الاسلاى وربيبة الثفافة العربية على سلامة المجرى المتصل خلال التاريخ الطويل باقرار ركيزتين أساسيتين :

أولاهما : حماية القيم الأساسية والمفاهيم الأصيلة لهذه القيم من أن تتوارى أو تذبل أو تنحرف .

ثانيها: فتح باب الاجتهاد الهاوله العصور المتوالية والمجتمعات المختلفة معوالقدرة

على الاستجابة والمعاصرة وإيجاد حلول وإجابات لـكل ما يتصل بها من قضاياً ومشاكل وتطورات.

وبذلك يكون الاسلام والفكر لا للاى متحرراً درما رمتخلسا دوما من الريوف الدخيلة والافكار المغايرة والمذاهب الوافدة ويظل محتفظا بقوته وذا بيته فى نفس الوقت الذى يكون فيه قادراً على الحركة والانفتساح على الفكر البشرى أخذاً وعطاءاً.

ولاشك أن المجتمع الاسلامي في العصر الحديث في حاجة إلى أمرين أولها : اقتباس الحضارة والعلم والتكنولوجيا ومشاركة الامم في هذا التراث الحضاري .

والامر الثانى هو أن يتحقق له ذاك دون أن يخرج عن إطار فكره وذاتيته وثقافته ، ومن هنا فان فانون الاجتهاد هر الاداة المشروعة لتحقيق هذا العمل ، برضعه على مستوى الامم الحية ، دون أن يذوب فى ثقافات الامم وبوئقة مذاهبها وأفكارها .

إن حاجة الامة الى الحياة والنطور تجعل لها منقانون الاجتهاد حافراً للحركة وضاطاً لحياتها ، بحيث تستطيع أن تتحرك فى حرية داخل نطاق فسكرها وقيمها ودون أن تدع الحضارة العالمية لمفقدها ذاتيتها وشخصيتها وقيمها الاساسية .

والاجتهاد قادر على أداء هذه المهدة ، من خلال الجوانب المفتوحة والمطلقة للإجتهاد ، دون أن يخل ذلك بالقوانين الآساسية العامة بمسا رسمت الشريعة الاسلامية من حلال وحرام ، والمعروف أن القوانين الثابتة في الشريعة لااجتهاد فيها ولا تحايل على الخروج عنها .

والشريعة الاسلامية هي مناط التنظيم الاجتماعي ترسم اطاراً واسعا له حدود وضوابط، وتدع اله لمين الحق في أن يتحركوا في داخل هذه الحدود والضوابط ويلتمسوا من الانظمة أو الاساليب ما يتنق مع عصورهم وبيئاتهم .

ولفد برز الاشعرى وابن حزم والغزالى وابن تيميه فى أزمات حضارية اجتماعية شبيمة بأزمة عصرنا فاستطاعوا أن يحطموا الزيوف ويدحضوا الشبهات

ويقضوا على الدخائل الى تحـاول أن تفسد الجوهر أو تؤثر فى طوابع الفـگر الاسلامي وملاعه وقيمه الاساسية .

ولقد كان مفهوم الاجتهاد فى الفكر الاسلامى هو مفهرم التجديد فى بجال تصحيح الفهم الناقص أو الفهم المنحرف بالاضافة إلى الحقيقة الاصلية ، وكان الاجتهاد والتجديد طابع الفكر الاسلامى والثفافة العربية جميما وليس طابع الفقه وحده ، إلتهاما للمنابع الاصيلة ، وبناءاً عليها مما يتصل بالحضارة والعصر والتقدم ، وإعطاء إجابات صحيحة لمكل القضايا الجديدة التي يفرضها العصر محيث ينظى الفكر الاسلامى قادرا على مواجهة تطورات الحضارة .

ومفهوم الاجتهاد لاشك عنو مفهوم التجديد وهوفى أعمق صورة . إيجار حلول المنضايا الجديدة مع حماية الاصول العامة والحيلولة دون أن يفقد الفكر الاسلامى طابعه وروحه وذاتيته المتمثلة في التكامل و الشمول والامتزاج بين الروح والماءة والعقل والعلب والدنيا والآخرة .

وتجمع الإراء الاصيلة أن باب الاجتهاد مفتوج الا يجوز سده ، وأن الفترة التي وصفت باغلاق باب الاجتهاد فيها ، إنما هي فترة الغزو التنرى الصليبي للمجتمع الاسلامي وقد كان القول بتوقف الاجتهاد فيها إنما يعنى المحافظة على الشريمة من أن يدخلها ماليس منسقا مع أصولها في ظل نفوذ أجنبي يخشى من حقده وخصومته ولذلك كان ذلك العمل في حقيقته من أعمال الحفاظ على أصول الشريعة من أن ينالها ضير .

#### التقليل

والتقليد، هو المتابعة بغير يقين عقلى أو إقتناع برهاني . وهي مرحلة ضعف تمر بها حياة الافراد والامم ، والمقلدفي مفهوم الفكر الاسلامي لايعدعالماً ، لان العلم هو المعرفة الحاصلة عن دليل ، وقد ذم الاسلام أصحاب الرأى الذي لايستند إلى دليل وقد رفض الاسلام مبدأ التقليد والتبعية ، يقول الامام الفرالى :

﴿ إِنَّ التَّقَلِيدُ بَمْنِعُ مِنَ الْأَصَالَةُ ؛ وَالْمَعْرَفَةُ النَّبْعِيَّةُ لَبُسْتُ مَعْرَفَةُ حَقَّيْقَيَّةً ﴿

وعندنا أن التقليد ليسهو تقليد القديم وحده وانما تقليد القديم والوافد جميعا وهما سيان: تقليد القديم بغير برهان ، أو الاجنيّ بغير ضرورة وانسان ، وكلاهما تتحرر منه الامم التي بلغت مرحلة الرشد الفكرى وتسقط فيه الامم الضعيفة . واخطر الامور أن تدمى الامم إلى التحرر من تقليد نديما لتقع في تقليد الاجني حنها ، وكلاهما يفسد الشخصية والذات .

ولمكل أمة ثقافتها وقيمها وذاتها ومزاجها ، فلا تحتاج إلى تقليد أمة غيرها في أسلوب تفسكيرها أو تعتنق قيمها ومفاهيه ا ، ولمكن الفكر الاسلامي والامة العربية كانت متفتحة دوماعلى ثقافات الامم دون أن تتخلى عن مقرماتها ، والاستمار يستهدف من دعوته الى ترك تقليد القديم دفع الامم الى تقليد الوافد الاجنبي ، وذلك في محاولة التغريب الجادة الى اخراج الامم من مثلها وشخصيتها و تميمها في الاعمية والشعربية .

و ا كل أمة فطرتها وثقافتها الحاصة التي تقوم على أساس تراثما .

يقول احدكبار المؤرخين : « لقد علمتنا النجارب أن المفلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها يكونون فيها منافذ لتطرق الاعداء إليها . وتسكرن أفئدتهم مهبط الدسائس نتيجة لتعظيم الذين قلدوهم ، ويكون هؤلاء المقلدون طلائع الجيوش الغالبين وأرباب الغارات يمهدون لهم السبيل ويفتحون الابراب، ويثبتون لهم الاقدام ويمكنون السلطان ،

## الىبا

الربا دمناه الزيادة وكان العرب يطلقونه هن نوع خاص من معاملاتهم وهو أن يؤجل الدين أو ما يتبقى منه إلى تاريخ معين مجلوله يرد المدين ما أخذه مع زيادة معينة ، والربا في لغة الاقتضاد الحديث الفائدة ( Interet ) ويرجع إستعالها إلى القانون الروماني وكان يعني بها التعويض الذي يدفعه المدين إلى دائنه عندما يقصر عن الوفاء .

فالربا هو ربح المال القدم للمرض عن طريق المصارف أو المقروضون بالربا ، وهو قاعدة من قواعد الاقتصاد الغربي العصرى ، وللاسلام منه موقف واضح هو موقف التحريم الفطمى ، وقد أقر الاسلام قاعدته الاصيلة في الامر و وأحل الله البيع وحرم الربا ، .

والتعريف العام للريا يمكن أن يكون بتبادل سلمتين من نوع واحد أو من من نوعين متقاربين كالقمح بالقمح أو القمع بالشمير ، والربا في القرآن له ثلاث عناصر :

- ١ إعارة مال أو أغذية أو يضائع أخرى معينة .
  - ٧ ــ فائدة بالمظة . ٣ ــ وفاء مؤجل للدين .

فقد أراد الاسلام أن بجعل من النجارة عملا أخلافيا لا أساسا إقتصادياً للنقايض (تبابسع السلع) والنهسى عن أكل الربا فواضح فى قسوله تعالى: « يا أيها المذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافا مضاعفة ، وكذلك لايتر الاسلام أن يدفع المدين مبلغا من المال إذا تأخر فى وفاء دينه ، ذلك لان الزمن ليس ساحة تجارية تباع وتشترى ، من أجل ذلك لا يرى الاسلام أن يزاد الدين على المدين إذا تأخر عن تسديد ما عليه من المال .

وهكذا يتضح أن الربامتملق بالدرجة الاولى بالديون المعفودة إلى أجلمسمى

م/ ٥ الشبهات والأخطاء الشائمة

ولما كان الذين يستدينون هم الذين يكونون فى حاجة ماحة إلى ما يستدينونه سواء أكان مالا عينياً أو عرضا من عروض التجارة ، شاء الاسلام أن تكون جميع الديون قروضا حسنة ( بلا زيادة على مبلغ الدين الاساسى)

وتقدير الربا في الاسلام لايقتصر على الديون المقودة فقط، ولكن هناك عدداً من أوجه البيع العادي بمكن أن ينقلب ربا في أحوال معينة .

وقد حرم الربا فى القرآن تحريماً واضحاً صريحاً ولم يعقب تحريمه تفصيل أو تفريق بين الربا الفاحش أو الربا المعتدل ، وليس فى هَذا التحريم ما يعوق النهضة أو النمو الاقتصادى فى العالم الاسلامى أو الامة العربية ، التى تقوم أنظمتها ومشاريها وحركتها على عوامل مختلفة عن عوامل مدنية الغرب .

فالمعروف أن المدنية الغربية تقوم على الصراع وتوفير اللذات ، ويغلب طيما الترف وحب الذات ، وفي ظل المدنية الغربية ومن منطلقات الربا والصراع ظهرت المزاحمات والمضاربات .

ولسكن منهوم المدنية الاسلامية ومفهوم المجقمع الاسلامى الصحيح لاتقوم على مثلهذه البواعث بل يقوم على إحقاق الحق وازهاق الباطل والسعى لاقرار حكومة عادلة تقوم على الآمر بالمعروف وبذل الصدقات، والمواحاة والتعاون والتكافل، لترقية النفس الانسانية وإعدادها السكال. ولذلك فان الاقتصاد الاسلامى لايقوم على اساس التراحم والتنافس والمضاربة ، بل على التراحم والتساهل والملابنة .

وبالجلة فان شكل الحضارة الاسلامية لاتقتضى وجود الربا فيه .

وحكمة تحريم الربا في الاسلام: أن لا يتمانع الناس بالمعروف .

يقول لوردكيتس الاستاذ بجامعة كبردج : من الممكن أن تنسب حميع الإفات الاجتاعية إلى الربا ، وبقدر ما يرداد بجتمع ما تقدما في المدنية والثقافة فانه ينقص عنه نصاب الربا في عين المقدار والنسبة بحيث أنه في مجتمع مثالي سيكون المبلغ وصفراً في المائه ،

## الىقىق

أقرت الحضارة الرومانية والرق، واعتبرته أساسا لبناء المجتمع الرومانى ، ونصت جمهورية أفلاطون على تقسيم الناس إلى قادة وعبيد ودافع أرسطو عن اقامة نظام العبودية والرق

والقانون الرومانى لم يكن يعتبر الرقيق إنسانا له شخصية ذات حقوق على الانسانية بل يعتبره شيئا من الاشياء كسائر الساع التى يباح الاتجار فيها . أما الاسلام فانه وضع قانون تصفية الرق ، بعد أن حصره فى دائرة ضيفة . وأقام بين الانسان ورقيقه علاقات جديدة كريمة لم تكن موجودة من قبل ، وحبب إليه المتتى وقرر للارقاء حقوقا لم تكن لهم من قبل .

كما قيد الاسلام الاسترقاق ، بحرب شرعية على أن يكون المحاربون من غير المسلين ، ودعا الاسلام المسلين إلى رعاية أرقائهم ، ونها النبي عن أن يقول ، هذا حبدى ، وأمر باحترامهم والانعطاف لهم .

ولم يبطل الاسلام الاسترقاق لآنه كان واقعا من أنظمة المجتمع القائم ، ولم يكن من اليسير إلغائه إلا بالتدرج كما أحطى الاسلام الارقاء حقوقا لم يحمل بما أحرار الامم السابقة ، اخوانكم خولكم ،

يقول الدكترر جورج بوست في كتابة قاموس السكتاب المقدس (۱) أن المسيحية لم تمترض على (العبودية) من وجهها السياسي ولاوجهها الاقتصادى ولم تحرض المؤمنين على منابذة جيلهم ، في أدابهم من جهة العبودية حتى ولا على المباحثة فيها ولم تقل شيئاً صد حقوق أصحاب العبيد ، ولا حركت العبيد إلى طلب الاستقلال ولا بحثت عن مضار العبودية ولا عن فسادها ولم تأمر باطلاق العبيد حالا ، وبالاجمال لم تغير النسبة الشرعية بين المولى والعبد بشيء ، بل بعكس ذلك قد أثبت حقوق كل من الفريقين وواجبائهما ، وهكذا كانت عبودية

<sup>(</sup>۱) ( س ۱۹۰۱ طبعة بيروت (۱۹۰۱ )

الإنسان في أمم الارض عندما ظهرالاسلام فهو نظام كان معترفا به من كلالامم، وأسواقه قائمة في كل مكان وأثاره موجودة في بيوت الناس وبجتمعاتهم .

#### وقد أمر الإسلام :

أولاً — بحسن معاملة من تحت ايديهم من الرقيق إلى أقصى ما يمكن أن تسمو إليه الفينائل الانسانية .

ثانياً ــ الترغيب في تحرير الرقيق إلى أفصى ما ينتظر من دين عالمي جاء ليعالج عيرب المجتمع ومحسن توجيهه نحو الفضائل

ثالثاً \_ وضع قاعدة المعـاملة بالمثل في الحروب الدولية فيما يتعلق بالآسرى ومبدأ الاسترقاق .

وقد نص القرآن على إبحاب تحرير الرفيق في سورتى النوبةوالنور ، وجعل من مصارف الزكاة تحرير الرقاب (أى تحرير المملوكين) وجمل من حق الرقيق أن يطلب من مالك النمافد ممه على مبلغ من المال يدفعه له لسعيه في سبيل التحرر من الرق د فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا ، لما جمل الاسلام تحرير الرق فدية عن أمور كثيرة .

والاسترقاق الشرعى فى نظر الاسلام هو الذى يقع فى حرب يراد بها إدلاء كلة الحق على أن يعامل المسترق بالرفق والاحسان كما يعامل الابن والآخ.

وقد هاجم كثير من الكناب الغربيين مفاهيم الإسلام في الرقيق وأثاروا الشبات حولها على أن ومن هؤلاء السكردينال لافيجرى الذي ألتى محاضرة عام ١٨٨٨ في باريس هاجم فيها الاسلام ورد عليه أحمد شفيق باشا بكتاب بالفرنسية نشر عام ١٨٩٠ وترجم إلى العربية . وما قاله شفيق باشا :

و إن الدين الاسلاى لايبيح فى أى حال من الآحوال معاملة أحد من الناس معاملة أرق إذا كان أبواه مسلين حربين ، ولا يكون الاسترقاق إلا فى الحرب ومع ذلك فهو مقهد بشروط وروابط معلومة . وأن الشريعة الاسلامية تأمر تابعيها بالتزام الرفق والرأفة مع المملوكين ،

الباب الى ابع

قضايا الفكر والاجتماع



#### الاحجار والبطولة

يخطى. كثير من باحثينا عندما ينساقون ورا. مفهوم غرى البطولة فى تقدير طابع من طوابع الفن كالمماثيل أو ما يطلق عليه تجسيد البطولة فى المهرجانات والاحتفالات الاستعراضية

فنحن فى التماسنا لأى جانب من جوانب الفكر أو قضاياه يجب أن تلتمس جوهر قيمنا وذا تيتناحتى لانقع فى خطأ كبير هــو التماسنا لمفهوم دخيل علينا وهجر لمفهومنا الاصيل أو تجميد له .

و البطولة ، قيمة من القيم التى تتمثل فى محتلف الثقافات والأفكار الإنسانية ، شرقية وغربية ، أوربية أو أسيوية أو أفريقية ، وهو أمر متصل بكل المذاهب والإديان والدعوات ، ولكن هذه القيمة الإنسانية الكبرى ، تختلف الرأى فيها أو يختلف ، مفهومها ، فى كل ثقفاة عن الآخرى ، وكل أمة عن فيرها ، استمداداً من تراثها وجوهر فكرها .

وفى فكرنا العربى الإسلامي يبدو الامر واضحاً وضوحاً لايمتاج إلى خفاء فنحن في فكرنا الاسلامي وثقافتنا العربية نكرم البطولة ونضعها موضع التقدير ولكنا نختلف عن الفكر الغربي في أساليب تقديرها وتسكريما ، أن هذه القيمة عندنا لها مفهوم يختلف ، والتماثيل تجسيد مادي البطولة يتفق مع ثقافات أمم عتلفة ، ولكن الفكر الاسلامي العربي يعق فلمرنه وجوهره وذاته وطبيعته ومناجه إذا تقبلها ، وتقدير البطولة في ثقافتنا يبكون بشكريم العمل الذي قدمه البطل وبنشر الفيكر وإعزاز الرأى ،وهو تخليد معنوى ، يقوم على تقدير المكلة ولا يفصب أبدا على تقدير الفرد أو تقديسه أو وضعه في صورة يبدو منها في مجال الشاليه أو مايشبه على النحو الذي عرفه الأغريق قديما حين رفسوا أبطالمم إلى المالية والماهم إلى مصاف الألهة وأقصاف الآلهة والآمم الغربية مستمدة من نظرتها ومن واثها الإغريق القديم تجسد الإبطال في أشكال مادية ، ويرجع همذا أصلا إلى الطابع الوثني المستمدة من فلسفات اليونان والهذود ولكن الاسلام والفكر الاسلام الوثني المستمدة من فلسفات اليونان والهذود ولكن الاسلام والفكر الاسلام له طابعه ومفهرمه لهذه القيمة الالسانية فبطولة الاسلام : بطولة فكر لابطولة

تماثيــــل وأحجار وليس في الاسلام هيا كل تدمر ولابطبك ولا الاهرام ، وقد عرض لهذا الرأى كثير من الباحثين، وفي مقدمتهم الدكتور عبدالسلام العجيل الذي يقول : ربمـا عد البعض هـذا الفهم نقصا والـكي أعتبرة من مزايا العبة ية فلم يخلف العرب (والمسلون) على الحجارة ما خلفت الامم الآخرى ، فاوابد الحضارة العرب المسلون على الحجارة أوتسجلها الصخرر بلسجلتها الاعمال الحية .

وييدو هذا الممنى واضحا بن وراء الوعى فى قول عمر بن عبد العزيز لرجل كتب يستأذنه فى بناء سور للدينة ، قال عمر (حصن مدينتك بالعددل) وكم من سور يزوره السائمون وهو مبنى على أساس من الظلم والجور، ويمند أثر هدذا الفهم إلى الفن الاسلاى .

يقول الدكتور العجيلى: إن فى العارة العربية لم يتميز بالضخامة والوسوخ بينا تميز بالجمال والدقة و خفة الظل فهو لم يقصد به أن يطاول الدهر وإنما أريد به أن يكون متعهللمين والروح ، ومعنى هذا غلبة المعنويات على الماديات فى طابعالفن والبطولة ، ويصل هذا المعنى إلى غايتة بالقول بان الذوق الاسلاى العربى لم يتعلق بالنصوير كفن من الفنون الجيلة ، ليس لأن الدين نهى عند به بل لأن الروح العربية الاسلامية لا تميل إليسه ولا به لا يتفق مع فطرتها التى تجد بحالها الفنى فى السكلمة ، وليس هذا مفهوم الذوق العربي وحده ولكنه فى الحق إنما يمثل مفهوم الفكر الاسلامي الاصيل المستد من جوهر الاسلام والقرآن أصلا وربما أخذ به العرب وعمقوه ، وأن تخاف فى أجزاء أخرى لعلبة الفلسفات الوثينية السابقة أخذ به العرب وعمقوه ، وأن تخاف فى أجزاء أخرى لعلبة الفلسفات الوثينية السابقة المنسلام .

والفن الذي تعلق به العرب واخلصوا له ة. ل يزول القرآن هو الشعر ، لانه أرضى رغبتهم في الحيوية والاستثارة وجاءت الموسبق أمت داراً للشعر واتصال به والفارق بينها ، وهو الفارق بينالسذاجه والترف ، جملة الرأى أن الطابع العربي الاسلامي في الفن والحضارة هو طابع الحيوية والروح العلمية ، ملخصا في كلمات قليلة . أعمال خالدة لا آثار خالدة .

## الأساطير

كلمة ( Mistoria ) كلمة يونانية معناها وخرافة ، وهى التي دخلت إلى العربية في عصورها الآلى فاصبحت أسطورة ، ويطلق على الاسطورة أيضا كلمة ( Mythology ) الميثولوجيا ، وقد كان لدى الآغريق القدماء قصص كثيرة عن ماضيهم مدور حول أبطال عظاء، هذه الاساطير كانوا يفسرون بها الحياة والطبيعية والخير والشر ، وكانوا يؤمنون بان هذه الامور بايدى الهة وألهات ، وقد آمن الرومان بالهـة الاغريق وأطلقوا عليها اسماء رومانية كما أضافوا إلى الاساطير الاغريقية كثيرا من أساطيرهم، وتستعمل كلمه (أسطورة) في التعبير عن الاعمال الخارقة وتدور حول الآلهة رتختاف عن الملاحم التي تسجل أفعالا إنسانية ويرى الغربيون أن بين الاسهورة والدين علاقة ، وكثيرا ما تحكى الشعائر أحداث العربيون أن بين الاسهورة في الاغلب تحكى بمنطق العقل البدائي ظوا مر الكون والعلبيعة أسطورة والاسهورة في الاغلب تحكى بمنطق العقل البدائي ظوا مر الكون والعلبيعة والعادات الاجماعية وثمة تفسير برى أن الاسطورة أبتكرت للابانة عن الحقيقة في لغة بجازية ، ثم نسى المجاز المقصود وجرى تفسيرها حرفيا .

ولايسلم العلساء الآن بنظرية واحدة نطبق على الاساطير ، والاصح عندهم التفدير الحاص بأساطير كل أمة ، ومنحق أن يقال أنناحين نتحدث عن الاساطير إلما نتحدث عن عالم محتلف عنا وربما لا يتطابق تطابقا كامدلا معنا ، فاختلاف الثقافات والامزجة بدين الشرق والغرب يؤكد وجدود خلافات حميقة في مختلف مفاهيم الفنون والآداب والقيم الإجتماعية والنفسية ، وعليندا حدين نتحدث عن الاساطير أن نظر أما لهاعالمها وتحدياتها ، وكذلك الامرفي القصة والفن والدين ، والاغريق واليونان لهم في هذا طوابع وقيم تخالف جو الشرق الذي عرف بأنه مبعث الإنبياء ومتنزل الديانات والذي طبع منذ القديم بطابع الإيمار بالله .

والخرافة لم تسكن واضحة تماما عند العربومن هنا فان الاساطير التى عرفت هنم قليلة ، أما الفراعنة والفرس والهنود فكانت لهم أساطيرهم المشتركة الاصل الوثنية الطابع ويجمع العلماء أن هذه المجموعة من الخرافات إنما كانت تهدف إلى

تعليل خلق المكون والله والإبطال ويمكن أن يطلق على الميثولوجيسا: وعلم الإنسان القديم ، ، وقد أعرف الآغريق بأن اسماء الإلهة رموز لقضايا طبيعة وفلسفية (ابلوا) يرمز إلى النار و (هيرا) ترمز للهراء و (بوسيدون) للساء و (أرتمس) للقمر ، وما حروبها ومغامراتها سوى إشارات إلى حرب المناصر الطبيعية

وترى بعض النظريات أن هذه الالهة ابست إلا أسماء أفرآد من البشر قاموا بأعسال باهرة ألبستهم التخليد الذى رق بهم فى نظر الاغريق إلى مقام الالهسة وأنصاف الالهة وهو نوع من عبادة الاموات أو عبادة الابطال .

وهذا المعنى غريب على الفكر الاسلامى كله،هذا الفكر الذي عرف بوضوحه وصراحته وبساطته منذ جاء الاسلام ، حيث يقوم الفكر كله على قاعدة التوحيد الخالص لاله واحد ، لامتعدد ، ولايموت ، ولايحارب البشر ، ولا يصارعهم، ومن هذا تختلف مفاهيم عديدة من القضايا الحاصة بالطبيعة والحلق والتاريخ بين مفهوم الحلينية .

فالبطولة فى الاسلام هى بطولة العمل والكلمة ، وليست بطولة الفردنفسه، ولذلك فان الابطال فى الاسكلام ظلوا فى درجة الإنسان ومكانه حتى بالنسبة لاعظم شخصية فى التاريخ الاسلام كاهوهوالنبى محمد صلى الله عليه رسلم (وما محمد لا رسول قد خلت من قبله الرسل)، (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى).

وهكذا يقطع المفكر الاملامى قطعاً ببشرية الرسول، وبانعدام عبادة الإبطال أو ترقيتهم إلى الهه وأنصاف الهة . وتبدو هذه التفرقة بين الفكر الهلينى والفكر الإبطال أو ترقيتهم إلى الهه وأنصاف الهة ، فضلا عن تعدد الالهة .

فالهلينيون يصفون الالهـة , بالمغامرة والضراوة وبالشراسة والجنون ، فهم يتزوجون أمهـــاتهم واخواتهم ثم يقطعون أجسادهم ويزنون ويأكلون لحوم البشر (١)

<sup>(</sup>١) الهول فريحة ، مجلة الإبحاث . م/٤

وهناك آراء تقرر أن وضع الاساطير عند الهلينين وغيرهم انما كانت للذة والامتاع والايناس، وليس للاخبار أو لاعطاء المعلومات، ويقول الباحثون المتخصصون أن الميثاولوجيا تصور خلق الانسان والمكرن وخلق النجوم والشمس والقمر، وأصل الموت وتغنى بسير الابطال ( واكثرها يدور حول قصة واحدة في روحها ومبدأها عاشق ومعشوق يقترف أحدهما خطيئة فيتوارى عن الانظار أو قد يكون سبب الافتراق خيانه أو فعلا مسبباً عن غيره (١)

وقد قذف الغربيون: الفكر الاسلامي والادب والثقافة العربية بقدر صخم من هذه الاساطير وعي كثير من الكتاب والآدباء بترجمتها و محاولة اغراق الادب العربي نفسه وكان الادب العربي فيها ، وجرى البحث حول الاساطير في الادب العربي نفسه وكان من أهم هموم المستشرقين والمبشر بن البحث عن الاساطير، وقال رينان أن العرب ككل الاهم الساهية ليس لهما أساطير في شعرها ولا في عقائدها ، وان همذا يدل على ضيق الخيال لديم ، وقد عدد البعض الى بعث الاساطير العربية في عصر ما فيل الاسلام ، وفيها وصف العرب لآلهتهم رقد وجدوا من ذلك شيئاليس بالمكثير ولا بهذه الصورة الهلينية ، ومرجعهذا في الاغلب ليأن الوائنية العربية كانت والمنب على تقلدية ، وليست فلسفية وانها لم تتممتي هذه الالوان ، فقد كانت العرب على دين ابراهيم وهو دين الترحيد ثم انحرفت الى وثنية طارئة ، فلما جاء الاسلام قدى على هذه الآثار ، وقد حاول طه حسين وغيره انتحال أساطير حول سيرة قدى على هذا الرسول وألف عنها كتابا هو على (هامش السيرة) وقد عارض الدكنور هيكل هذا الإنجاه ووصفه بأنه أنجماه خطير من حيث حرص المسلمون طوال العصور على تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الني تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الني تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الني تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الني الني المناطيات الصافيا بها (۲)

واذا جرت المحاولة الربط بين الاسطورة عنمد العرب قبل الاسلام وعند الاغريق فقمد ثبت أن هناك فارقا بعيمدا بينها يستمد أصوله من مزاح الشعبين

<sup>(</sup>٣) راجع المارك الادبية لإنور الجندى .

وطبيعتها المتباينة فضلا عن أختلاف الجغرافيا والتاريخ فضلا عن الوضوح للوجود فى البيئة العربية وفى هذا يقول الشوباشى: بينها الشعر الآغربق الملحمى يصور عالمما وهميا لاتكاد يقوم صلة بينه وبين الحياة الحقيقية للجتمع الآغريقى وتصف الهنه وعالمته وفرسانه بأنهم بتميزون بقدرات غيرآدميه ويحققون الحوارق ويتسامون وراء شهوات وأطاع وأحقاد ويأنفون أن تغلب عليهم الرحمة أو تحس قلوبهم حب أو حنان ويرتكبون فى سبيل تحقيق غايتهم أثاما تتقزز منها النفوس ولا يعتمدون على الاجساد فحسب ولكنهم يمثلون بالجث ، والمراة قاسية كالرجل، فهناك أمراة تشترك مع عشيقها فى قتل زوجها والتنكيل بأبنائها وأخرى تتزوج بابنائها .

وبينهاكان ذلك الشعريرسم تلك الصور المشوهة المخيفة ، حرص الشعراء العرب القدامي على تصوير عالمهم الحقيقي بما فيه من خير وشر وتحليل مواطفهم كا أحسوها ، ووصف الاحداث على نحبو ما رقعت لهم ، وهنباك فارق آلحر أشار إليه الشوباشي وهو أنه بينهاكان الشعر العربي ديوان علوم العرب وأخلاقهم وأخبارهم ، كانت حكمة الشعر الاغريقي أقرب إلى أن تدكون مواعظ تربوية ،

وبينها كانت الملاحم الاسطورية اليونانية تقوم على شطحات الخيال والتهويل والاغراب،كان رواه الشعر العربي يحرصون علىصيانته من كلتغيير أوتحريف.

ويتصل بالفوارق البعيدة بين مقهوم الغرب للاساطير، فارق الطبيعة النفسية الواضحة الصريحة في العربي والجو المكشوف في الصحراء ، بينها هناك وحشة الجال وقسوة الطبيعة ولهدذا الخسلاف الجذري لم يترجم العرب والمسلمون الميثولوجيا والاساطيروالالياذة اليونانية وقالو: أنها تعبير عن النفس الانسائية الملينية ، والهم تعبيرهم الاصيل عن النفس العربية .

<sup>(</sup>١) ص ١٣٨ رحلة الادب العربي الى اوربا للشوباشي

<sup>(</sup>٢) الرسالة م ١٩٤٩ ص ٢٢٨

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر

وتختلف الميثولوجيا اليونانية عن الميثولوجيا المصرية القديمة أيضا كما تختلف عن العقيدة الاسلامية و فالالهة في الميثولوجيا اليونانيه عن الميثولوجيا الاغريقية تدفعها حيوية عارمة إلى كل تصرفانها ، حيوية لاتفرض العدل والحق والخلق والصمير لانها حيوانية عاتية شهوانية باطشة، والالهة في الميثولوجيا المصرية القديمة تسيطر عليها فكرة العدل والحلق والحق في الغالب ،

أما الاسلام فيذذ نهائيا فكرة الشهوة والظلم عن ذات الله ، وفكرة القدر في الاسلام لاتتفق مع الفكرة الاغريقية (١) و لقد حاول كثير من الكناب ترجمة اليثولوجيا الاغريقية ولكم كانوا يحسون انهم ينحتون الصخرو ذلك للفوارق الواضحة بين النفس العربية و لنفس الاغريقية وقد أشار إلى ذلك كاتب الرسالة حين قال أن الصعوبة الاساسية في الاساطير واستلهامها ليست في الحاجة إلى الفهم فالفهم قد يكون بمكنا بالسرح ولكن الصعوبة الحقيقية كامنة في الشعور بها في أعان الاسطورة تنبيع من ضمير الشعب لامن رأسه وتعيش كامئة في دمه وأحساسه وهي تراث شخصي الكل شعب لايمكن نقبله إلى ضائر الشعوب الآخرى ، كما لايمكن نقبل الثفافات إلى الرؤس بل كمسا يمكن نقل الاعمال الادبية الي لا تقوم على أسس وراثيسة كالاساطير ، ولابد أن تعيش الاسطورة حياتها في ناريخ الامة وضميرها حتى يستسيفها ذوقها رتنبض لها قلوبها لهذا لم يكن مكنا أن يشعر العرب بحمال التراجيديا الاغريقيسة والمستندة في الهذا لم يكن مكنا أن يشعر العرب بحمال التراجيديا الاغريقيسة والمستندة في صعيمها إلى الاساطير لان تنقل إلى تراثهم كما نقاع الفلسفة لان الفلسفة تراث فهني في الاغلب والاسطورة تراث شعورى في الصميم

<sup>(</sup>١) الرسالة م ١٩٤٩ ص ٨٢٤

# الاستشراق

إن أبسط تصوير للاستشراق وأعمقه هو إنه و استخدام العلم في خدمة السياسة ، والاستشراق بعضه متصل بالنفوذ الاستماري وبعضه متصل بالثقافات الغربية والمسيحية ، وبعضه نزيه وبعضه متعصب .

ومن هنا فقد كانت مادته في الأغلب نافعة لتغذية حركة التبشير وكانت أرائه وملتقطاته إنما تمثل و مادة ، خاما يستطيع التبشير إستعالها في دعم خططه ، وفي إثارة عوامل الحلاف وتأريث الشبهات بما يحقق مخططه ، والاستشراق إذا كان خاضعاً لنفوذ ديني أو سياسي فانما يدرس القضايا بوجبة نظر مسبقة وبأحكام مقررة وبأ مداف واضحه : أساسها خدمة النفوذ الاستعارى ، وقوامها التعصب والاتهام للشرق والاسلام والعربية ، ومهاصيفت كلمانه في أسلوب له طابع على فانها تنظوى على عدم الحيدة وعلى الانحياز . وقد عمل عسدد كبير من رجال الاستشراق في مجال التبشير ، وكانت كتاباتهم وقوداً خصباً في أيدي المبشرين ومن هؤلاء مرجياوت وماسنيون وهرى لامنس ولويس شيخو وفنسنك وجولدزيهر وهم من أشد المستشرقين تعصبا على الاسلام والغة العربية .

وقد كانت كلة (الاستشراق) في نظر الدكثيرين وماتزال تحمل طابع البحث المجرد من الهوى ، غير أن النصوص التي يقدمها علماء الاستشراق في مختلف البحوث تدكشف عن غير قليل من القصور في الفهم أو الهوى في القصد ، وأخطر ما يتصل بتاريخ الاستشراق أن رجال الارساليات التبشيرية قد خاموا أثوابهم في السنوات الاخيرة بعد أن انكشف أمرهم وتخفوا وراء أستاره كما أن هناك كثير ون تحولوا من الاستشراق إلى التبشير وفي مقدمة هؤلاء : لويس ماسنيون الذي كان تابعا في عمله لوزارات الاستمار وقد عاد في سنواته الاخيرة فعمل في معسكر المبشرين جهرة إعتماداً على اسمه اللامع المحيط بقسدر كثير من العلماء .

وقد يتحدث الكتاب ببساطة وحسن نية عن الدور الذي حققه الاستشراق

فى بعث التراث الغربى الاسلام . ونحن نعرف أن مصدر اهتام المستشرقين بالشرق والاسلام ليس مجرداً ولا خالصا لوجه العلم والحق إنما يرجع الى أن العالم الاسلامي واقع في قبضة استمارهم فهم يدرسون تاريخه وأدبه بهدف محدد، وهو التعرف إلى نفسية هذه الآمم وذلك ليكيفوا مواقفهم ومعاملانهم ويعرفوا من أي جهة يستطيعون إخضاعه وماهي جوانب الضعف فيه للفركيز عليها وماهي جوانب الضعف فيه للفركيز عليها وماهي جوانب القوة فيه للقضاء عليها ، وذلك بهدف أن يهتى نفوذهم ويستمر وهم في كل ماكتبوه قد عمدوا إلى وضع: (الاسلام واللغة العربية والثغافة والتاريخ) في قفص الاتهام وحملوا كتاب العرب والمسلمين على الوقرف موقف الدفاع ورد السهام.

وإذا كان الاستشراق خالصا لوجه العلم فلساذا يركز على الجوانب الصعيفة والروايات المدخولة والشبهات ، ولماذا يركز على النصوص الفاسفية حين يدرس التصوف وعلى الباطنية حين يدوس الناريخ ولماذا يولى اهتمامه للحلاج والسهروردى في الدراسات الصوفية وأبونواس وبشار في الدراسات الآدبية رأبو بكرالراذى وابن الراوندى في الدراسات الفلسفية ، ولماذا يهاجم بعنف المنني وابن خلدون والفزالي ولماذا لايمني بالاصالة في الفكر الاسلاى ويهملها ثم يركز على الاثارالفارسية والمندية واليونانية ولماذا يبعث من جديد تلك الشبهات التي أثارتها الشعوبية قديما ويعيد النظر فيها ولماذا يركز على الخلافات بين السنة والشيعة وبين المسلمين والعرب حتى لا تتم والنصارى وذلك كله في محارلة تأريث الحلافات بين المسلمين والعرب حتى لا تتم وحدة ف كر ولا نداء إلى تجمع؟ ولماذا القول بأن هناك اضطهاد للفتكرين ومعاولة لمنع حرية الفكر ، ولماذا الاهتمام بأخبار الرنج والقرامطة والجوسية ولماذا تركنب الابحاث المطولة عن أبو مسيلة الكذاب ولماذا ينكر وجود عدالته بن سبأ

واقد ركز الاستشراق على الافكار الدخيله في الاسلام والفلسفات الوافدة في عاولة لتصويرها بأنها جوهرالفكر الاسلاى مع الاغضاء المتعمد عن القيم الاساسية والدور الذي قام به أمثال ابن حزم والغزالي وابن تميية والقاضي ابن العربي وابن الجوزي وغيرهم في تحرير الفيكر الاسلامي من هذه الدعائل ز

ويولى المستشرقون عناية كبرى بفسكرتى وحدة الوجود والحلول . وهناك

ذلك الاهتمام الدائب بالعاميات والفلكور وامثال الشعبية والاغانى والمواويل وكلها محاولات لخلق تصور وجود لغة عامية قائمة بذاتها .

وقد جاهد المفكر، ن المسلون هذه الاتجاهات وكشفوا عنها وحالوا بين هؤلا. المستشرقين وبين تجفيق أهدافهم وكان عبد العزيز جاويش وأحد زكر ماشا وأحد ترمور وغيرهم في مقدمة هذا الرعيل، وكانت في مصر عند إنشاء المجمع اللغوى بحساولة أخرى لرد المستشرق فنسنك عن عضوية المجمع، وقد هاجمه الدكتور حسين الهراوى وقدم صورة لارائه في الاسلام والنبي والقرآن وكشف عن اتجاهه وانجاه المستشرقين عامة ومن بين ما قاله و أن إذا أرد أحد منهم أن ياللمن الاسلام أمراً فانه يفرض فرضا ثم يبحث من الايات القرآنية التي تقناسب مع هذا الرأى الذي فرضه، فأذا وجد أية تدحض رأيه حذفها وانكرها أنكاراً حتى يخرج بالنتيجة التي تزرع الشك في فؤاد من يطلع على أقواله من غير تمحيض حتى يخرج بالنتيجة التي تزرع الشك في فؤاد من يطلع على أقواله من غير تمحيض بها حتى أحدى وسائلهم مع تقوية اللغات العامية حتى الاستمار من زمن قديم وكانت أحدى وسائلهم مع تقوية اللغات العامية حتى الايتفاه بها المسلون ولايفهمون لغة قرآنهم ، .

ولا شك أن من أخطر اهمال الاستثمراق هو وضم موسوعات كاملة أمام الباحثين العرب والمسلمين تمدكنهم من أن يجدوا مايريدون البحث عنده في سرعة وسعة فيلجأون إليها دون أن يكلفوا أنفسهم مؤنة البحث عما تضمه من حقائق أو أبا طيسل وذلك أعتادا على طبيعة بعض المؤلفين والباحثين والعلماء من الثقة بالسكلمة المطبوعة ومن الاعتاد على شهرة الاسماء التي وضعت على صدر هذه الاسحاث.

ومنهذه المراجع التي يجب مراجعتها في حيطة وحذر لاحتوائها على كثير من الشبهات و دائرة المعارف الاسلامية والمنجد والموسوعة العربية وبرو كلمان في الادب العربي والهدف الاكبر من مثل هذه الاهمال الهادفة إلى تشويه الحقائق همو خلق شعور بالمقص وأحساس بالازدرا: من شأنه أن يسيطر على نفوس المسلمين والعرب ويصدق في هذا قول الدكتور عرفان عبد الحيد من أن هدف

الاستشراق هو خلق جيل يتنكر لتراث هده الامة ليصير إلى حيرة وأضطراب فمكرى فيسهل عنده غرو المجتمع الاسلامى بالفكر والمبادى. والمفاهيم والتصورات الغربية .

وقد أشار العملامة مالك بن نبي إلى أنه فىأى قضية أرمسالة أو معضلة تواجه المسلمين فان الاستمار والتبشير والاستشراق والتغريب قادر على طرح أجابات مستمدة من محاواته المستمرة لتغيير بجرى التفكير الاسلامي .

وقد أجمعت كتابات المنصفين على أن المستشرقين لم يتخلصوا بعد من تعصبهم وأن عماهم لم يتحرر من الهوى وقد سجل لويس برنارد وهاملتون جب مثل هذا المعنى حيث أشار برنارد إلى أن ظاهرة التمصب الديني واضحة في مؤلفاتهم وقال جب أن ظاهرة الإحكام المسبقة على الاسلام لاتز ل تحكم أعمالهم بالرخم من عاولة التحرر منها ولاشك أن الزعم الجديد الذي يروج له المستشرقون في السنوات الاخيرة من أن أيحاثهم قد أخذت شكل الموضوعية والتجرد من الاهواء والاخذ باسباب البحث العلمى ، هذا الزعم لايثبت أمام الصورة المشوهة والعبارات الحاقدة والاهواء الدفينة التي تظهر هنا وهناك من وراء السطوو و بالرغم من يحاولة أخفائها ، هذا الاخفاء الذي هو الذي جد على هذه الابحاث و بالرغم من يحاولة أخفائها ، هذا الاخفاء الذي هو الذي جد على هذه الابحاث و

و بحل أرا. المستشرقين منحرفة ، وهي منصبة على القرآن والرسول والاسلام وعندهم أن القرآن صورة من السكتب السابقة عليه وأنة منقول منها ، وأن له لغة في مكة تختلف عن الحة المدينة، وأنه الاسلام جملة مستق من الديانتين اليهودية والمسيحية وأن الرسول كان راهبا رومانيا غضبت عليه المبابوية فخرج عليها ودعا إلى دين أخر ، وما توال كنابات ورسوم دانتي وفرجبل وفرلتير وديدرو وهم من أقدر كتاب الفرب وفنانيسه تحمل صورة التعصب وماتزال تؤثر فيمن تبعهم من أهشال المنس ومرجليوث ولويس شيخو وسنوك وفلسنك وقد أنتقل إلى طبقة جديدة من إتباع المبشرين والمستشرقين .

واجع (١) مخططات التبشير في عزو الفكر الاسلامي . (٢) الإسلام والثقافة العرابية للمؤاف . م. ٦ الشبهات والاخطاء الشائعة

# الاقتباس

والنظم ويجب أن تتم في حرية كاملة وفي حالة من حالات الرشد الكامل والايمان والمنظم ويجب أن تتم في حرية كاملة وفي حالة من حالات الرشد الكامل والايمان العميق بالجذور والمقدرات الاساسية ، ودون أن تفرض أو يلتزم بها المقتبس تحت ضغط نفرذ سيامي أو استماري أو سيطرة من نوع ما ، وقوام الاقتباس المعرفة السكاملة بالفروق الواضحة بين المعرفة والثقافة ويين العلم والفلسفة ، وبين الجوانب العقلية والروحية ، وبين الحضارة والثقافة ، وأن تجرى في أطار كيان الأمة وشخصيتها ومزاجها وطوابعها الاساسية ودون أن يتعرض الخطر أي مقوم من مقوماتها الخطر أو الاضطراب.

ومن المعروف أن العالم الاسلامي يتعرض للافتباس وهو تحت ضغط نفوذ استماري عات جبار يستهدف تحويل الامم عن فيهما وإخراجها من «قوماتها وصهرها في بوتقة العالمية والايمية التي تستهدف إفغاد هذه الام قدراتها وكيانها الحاص-تى تستسلم عن طريق الفكر الغزو الثقافي والنفوذ الاجنبي .

وأهم شروط الانتباس (١) نفل الايجابي الصالح النافع (٢) الجرأة في نقل العملم (٣) التحفظ في نقل الثقافة والادب مع الايمان الكامل بان العام ليس ملسكا للغرب ولا للشرق، أما الثقافة (والادب جزء منها) فهو ملك خالص لمكل أمة ولكل أمة قيمها الإجتماعية والاخلاقية والمدنية وهي من أهم المجالات التي تبرز فيها طباقع الامم ، والمعروف أن القيم الاساسية بالنسبة لاى أمة أو ثقافة كالمربة بالنسبة للنبات والبذور فكل تربة لها ، قوماتها التي تستطيع أن تنقل حضانة نبدات بعينه أو بذره بعبنها ، بيدنها لا تتقبل عشرات من البذور التي لا تستطيع أن ننمو في غير تربتها ولابد أن تموت إذا أن قلت إلى تربة أخرى، إذا أن لمكل تربة عوامل غير من جو وماء ومكونات جيولوجيه كذلك لمكل غير بة فكرية لها مقوماتها التي تصلع ابذر دون بذر .

يقول واليم مرسيه : أن البرمر والشعوب لايقبلون من التـأثيرات والعوامل

إلا ما كان ملائما للخلاصة الخالصة من عقايتهم، مسايرا لما فيها من حركة وتوقيب وفي إيجاز فانه لا يجوز أن يقتبس الناس من غيرهم ولا الشموب من بعضها إلا ماكان حيبا فىقرارة أنفسهم متوثبا للوجود .

و إذا كان هناك هو مفه وم باحث غربى بالنسبة لموقف الفكر الفربى من الاقتباس ، فلماذا يكون مفهوم الاقتباس عندنا عاقا للفطره ، خارجا عن القوانين الطبيعية والاجتماعية الى تسلمها الامم ، وما تزال الاصالة التى عرفها الفكر المربى الاسلامي طوال تاريخه تفرض عليه أن يرفض تلك النظرية الفجة التى ينادى بها دعاة التغريب والتى تقول تتقبل الحضارة الاوربية بفكرها: وخيرها وشرها ، ما يحمد منها وما يماب .

أن أما منا تجربة أصيلة هي تجربة المسلمين في القرن الرامع عشر من الترجمة و الاقتباسي، فقد أخذوا ما يتفق مع مقوماتهم وقيمهم الاساسية وردوا ما يختلف معها وخندما أخذوه صهروه في بو تقتهم واساغوه وحولوه إلى كيانهم في لم يغير من معسالم شخسياتهم و إنما أضاف قرة إلى حيرتهم وكذلك فعل توماس لا كويني حينها ترجمت أنار الفكر الادلاى إلى اللغات الغربية إبان حركة الهضة فانه عسد إلى غربكة طوا بع الفكر الاسلاى وحرر منها الفكر الغربي المتجدد.

وعند ا نظر نظرة موضوعة منصفة لاؤلئك الدين يفرضون عنها الافتياس غير المشروط نجد علامة كبير مثل الاحتاذ هنرى بوردو يقرل لهو به الاشي مأقتل من تمافل الأفكار الاجنبية لان الغاية التي تعلل إليها هذه الافكار إنما جرح مواطن حسنا وشعر رنا فذ أردنا أن سكون ثقافتنا ضربامن النمو لامن التصويف لزمنا أن نجعل هده الثقافة عاجزة عن تغيير طبيعتن وروح هنصرنا ، يجب علينا قبل كل شيء أن ندرس أنفسنا فاذا وثقنا بانفسنا بعد هذه الدراسة وتمكنا من استخدام قلوبنا وأفكار ما كا ستخدم القائد جيشه الآمين الدى يترفع عن العمام الما العدو ، فحيننذ تحاول فتح المسالم أى الاتصال باداب الامم ، فالوطن كا عرفه احد كتابنا أيما هو إحماع المرتى والاحياء فى بقمة واحده ،

ويبدو خطر الافتباس والاستهارة واضحا حين نرى أما كبرى تحشى خطره عنها نحن ، ونحن بن شتى الرحى وفى قلب خطر صراع الثقافات نستهن بالاس و نظر إليه فى بساطة بل ربما هددنا ذلك أمراً لا أهمية للاحتياط له ، يقول جون بول سارتر و لوافترضنا أن شعبا أوربيا صغيرا أضطر بحكم الظروف السياسية و لافتصادية أن يستميرهن الايالوجية الامريكية أو السوفيةية شيئا فهذا الشيء المستعار لى يعدل جوهرة بعد الاستعارة إلا بعملية هضم صحيحة سليمة ، وذلك لان أصوله مستمدة من طبيعة الافتصاد والرضع الإجتماعي والسياسي في أمريكا أو روسيا والمستعير حين يكون سطحي الشقافة لن يستطيع أن يبدل طبيعة هذا الوضع فيمتى الشيء المستعار في جوهره أمريكا أو روسيا ينرض على ثقافة صغيرة لاقبل لها بتحويلة أو طبخه من جديد وذلك لاسباب تتعلق بطبيعة حضيفة السيامي والحاجة والحاجة الافتصادية والفقر الثقافي ،

وهكذا تبدو مسألة الاقباس في ضوء الواقع وينكشف هدى الخطر الكامن حورائها ، أن الدّيجة الطبيعة هي ضياع مزاج الآمة وكيانها وطابعها وشخصيتها فعلى الامم أرتحة بظ بخسائصها ، الى تتميز بها والتي تستمدها من جذورها وتراثها حوديها وعلمها أن تستوحى تاريخها وتستلم أجوائها، والتقليد أقل با عامن الاصالة ليواضعف شخصية ، وهو لن يستطيع أن يكرن ذلك الاجنبي ولا أن يمود ذلك الاول . ومن هنا فان ذاته سوف تمسخ مسخا وتضيع في برتقه العالمية والايمية على تنصير فيها الامم الضعيفة التي فقدت مقرماتها .

### الآلحاد

الالحاد فى التمبير الغربى ( Atheisme ) هو نفى وجود الخمال المبدح الحكائنات ، وهو تعبير عن ننى وجود الله ، والالحاد ضد الايمان ، وقد بسما الالحاد فى القرن الما بع قبل الميلاد على يد الفليسوف طاليس وتنلمذ اله كثيرون وكان مرماهم جميعاً التعاليل على قيام الوجود بنف به مستعينا بقواه الذاتية عن مدبر حكيم فوق عالم المادة وقد دارت بين الالحماد والايمان منذ ذاك الوقت والى اليوم معارك متعددة:

ولا شك أن الإيمان من طبائع الفطرة الإنسانية الى لامفر منها ولا مرد عنها والالحاد عارض وهي ظاهرة طبيعة في البشريةلانترقف ولاننتهي وقد جاء العمل الحديث فاهطى ظاهرة الالحاد مفاهيم جديدة نتجت عن قدرة الانسان على استكشاف المجهول والسيطرة على الطبيعة بما دفعه إلى الامعان في إنكار وجرد الله .

وهناك هوامل أخرى دافعة إلى إذاعة مفاهيم الالحـــاد والتأكيد عليه وترديدها تتصل باصحاب الحركات الهدامة الرامية إلى الفضاء على التوحيد أوسيطرة نفوذ معين على العالم .

وتكاد تجمع الادلة على أن تفشى ظاهرة الالحاد فى الفكر الغرب إنما أرتبطت إلى حد كبير بعوامل تتصل بالدعوة إلى القضاء على الاديبان ، أو على فدوقت السكنيسة والمسيحية فى أرربا ، وقد اصطنع الاستمار ومؤسساته من تبشير ونخريب وشعوبية اساليب الالحاد وأمعنوا فى اذاعتها و وسيع نطاقها كجزم من الهدف الرسوم للقضاء على الاسلام فى نفوس معتنقية وأثارة جو من الريب والشبهات وخلق أجيال ضاله بعيده من مفهوم الايمان والدين والتوحيد، لتكوف الامم بهم فريسة سهلة تمهد إلى إلنهام النفوذ الاجنبي لها.

وقد ةامَت في أوربا خصومة صخمه بين العـلم والدين . وظلبت نزعة العلم

وسيطرف وحملت لواء الهدم العنيف الدين ومفاهيمه وقيمه ومن بينها القيمة العليا وهي وجرد الاله الحالق الاكبر .

ولكن هذه الحلة تركزت على الكنيسة وعلى مفهوم معين للدين أساسه المسيحية الغربية وطفوسها ومفاهيمها التي تختلف كثيرا عن مفهوم المسيحية المنزلة من السهاء أو المسيحية الشرقية الأصيلة، فالاوربيون لم ياخذوا المسيحية كاملة وإنما أخذوها إطارا للفلسفة اليونانية الوثنية وللقانون الروماني ومن هذا فقد كانت الحلة على الدين في أورب مسالة مستقلة تدور في دائرتها ولا تتصل باي دين آخر وخاصة الاسلام الذي ليس هو دينا فقط وليكنه دين ومنهج حياة ، وقد نقلت حذه المعركة إلى العالم الاسلامي كاسلوب من أساليب الاستعار في آناره الشبهات حتى من المفاهم ولدكن الواقع يثبت أن الاسلام يختلف العلم وللحضارة عن خيره من الادبان وأنه يقوم أساساً على مفه م الانفتاح في مواجهته على العلم وفي ظل دعوته نشأ المنهج العلمي التجربي .

ومن هذا فان الحلة على الدين أستتبعت فى أوربا ظهور ظاهرة الالحـــاد والحلة على الله بمفهوم الغرب

والمعروف أن أول من اجترأ في هـذا الصبيل هو نيتشه حين قال والقسد حات الله ، وقد أرتبط هذا الإنجاء في الفكر النربي بخيطه الآول والقديم في الفكر النوعاني حين قال الفلاسفة وأن الالحة المقيمة في المكان المتدس قد مات،

وقد تنوعت فلسفات الالحاد في العصر الحديث وتطورت ومنها ما يدعو إلى الوهية المادة أو الوهبة الإنسان، ومنها ما يجعل الغريزة محرو تفسير الوجود، وقد الحتلف فهوم الالهنفسه في الاديسانالتوحيدية، فالاله في عرف اليهود إله قوى لهم وحدهم دون غيرهم من الاميين وهو إله شرير، وعند النصارى واحدمن الاثة والتفسير المادى المتاريخ ينكر فسكرة الالودية وبربط الانسان ومصيره بالمادة ويقسر حركة التاريخ بعوامل ليس فيها ارادة الله، والملحديري أن السكون مادى يعداو من داخل نفسه.

اما المؤمن فيرى أن وراء هـــذا النظام الدقيق وهذه القوانين الشــابته والنواميس الدقية خالق مدبر مرجه وأن (١) هذه النواميس الى اكتشفها العالم ليست مستقلة فىذاتها ولـكنها مظاهر محتافة لقوة واحدة هى المهمنة على الوجوه كله ، وإنها لولم تـكن كذلك لما كان هذا الرتيب البديع، وهذا التضامن المتبادل بين العوامل الـكه نية ومعنى أنحاد قواميس الوجود كلها فيما بينها إنها مظاهر محتلقة لقوة واحدة عامة مهيمنه على الوجود بأسره حافظة له من التلاشي . .

فالالحاد ضد الايمان ، والالحاد إنكار وجود الله ، وهو مفهوم قام على المذهب المادى الذي يرى أن كل ما ليس محسوسا فهو ليس موجودا أصلا:

و نفى الالوهية يتضمن ننى النبوة والكتب المنزلة وعالم ماوراء الطبيعة والجزاء والحساب والقيامة والجنة والنار ويرجع بعض الباحثين الالحاد إلى نظرية أصل الانواع لدارون ولسكن المتمعن فى الامر يجد أن دارون لم يخالف مبدأ الايمان بالله ولسكن الذين تلقفوا هذه النظرية من بعده بهدف هدام ، هم الذين فسروها واستخرجوا منها مايدفع إلى خلن طابع الالحاد ، ويتمثل هذا المعنى واضحافى بروتوكولات صبهون:

ومن حق أن يقدال أن هجوم الفلسفة الاوربية على الاديان وعلى كل القيم الاساسية التي تمثلها ومنها وجرد الله إنها كان منظورا فيسه الى السكنيسة والاقطاع وأثرهما في تمويق النهضة وفي تحرير الإنسان وأن جميع المذاهب الفلسفية: سواء منها الفلسفات الاجتماعية أو الطبيعية أو النفسية ( نيشه ، ماركس ، فرويد ، دوركايم ) انها كانت تضع أمام انظار هاهدفاضخ الريد هدمه هو الدين الغربي وذلك نتيجة التحدي الذي واجهته النهضة الأوربية مع السكنيسة من ناحية ، والدور الخطير الذي لعبته الصهيونية منسذ الثورة الفرنسية وبعدها في تصديع المسيحيه والسكنيسة والقضاء هلى فكرة الإيهان والدين والقيم الاخلافية والإجتماعية وذلك طبقاً للنخطط الذي كشفت عند بروتوكولات صهيون في الاستيلاء على العدالم ، وفي طوء هذه البروتوكولات يمكن أعادة النظر في كل خطوات التاريخ الغربي وثوراته وفي ظهرر الماركسية وغيرها .

<sup>(</sup>١) العلامة فريد وجدى ـ دائرة معارف القرن العصرين

ومن الواضح أن تنتنى تهاماً بالنسبة للمالم الاسلاى والاسلام والامة المربية كل هذه التحديات النى واجهت الفكر الغربى ، والحكن التبشير والتغريب والنفوذ الاستعارى قدا تخذمن هذه الشبهات سلاحاً ها ما في مواجهة الاسلام وزلزلة مفاهيمه في قلوب المسلمين هن طريق عرض هذه الفضايا والتركيز على بعض الجوانب منها وأثارة الشبهات ، فليس في الاسلام بالحق قصة خلاف بين العلم والدين ، ولا قصة صراع بين الشعوب والعلماء وليس في الاسلام كنيسة ولاكهنوت ولاطبقة رجال دين، ولا توجد فيه بالقطع ما يسمى بالسكهانه أطلاقا فذلك شيء لم يعرفه التاريخ الاسلام بعملته ، والعد كان علماء الدين على العكسى من ذلك دعاة النهضة والعلم واليقظة وهم الذين أشعلوا نيران المقاومة والجهساد والنضال في وجه النفوذ الاجتى ، والذين أوقدوا شعلة العلم والحربة ،

واذا كانت نرعة الالحاديمكن أن يتسع نطافها فى الفرب حيث تمتز جالمسيحية المثلثة بالوثينية الاغريقية فانه فى الشرق لا توجد هذه النزعة اذا سارت الامور على طبيعتها الاصدى خفيفاً ، فالمسيحه الشرقية والاسلام الموسد يبعد إذا سارت عن الالحاد كثيراً واسكن الامور لم تتوقف فى ظل النغريب و نقوذ البشير عند هذا الحد بل نقل ميدان المحركة الى علمنا الاسلامى وفرض عليا فرضا ذلك الصراع . والنفس الاسلامية الشرقية بطبيعتها نفس مؤمنه بالله ، عميقة الايمان بالحالق ، وفى رحابها نزلت الاديان السهاوية الثلاث فهى تمق فطرتها حين تتعلق بعفاهيم الالحاد الغرى الاصل الوثنى الجذور:

وقد واجه الفكر الاسلامي والثقافة العربية تجارب قليسلة في الجال منها ماكتبه اسماهيل أدهم تحت عنوان (لماذا أنا ملحد) وقد كشف فيه عن تحدى نفسي خاص وشخصي يتعلق بالآمر الدى دفعه الى هذا الانهيار فقسد كان والده مسلم مترمتاً يضربه في الصباح ليصلى الفجر قسراً بينها كانت أمه تأخذ أختمه الى السكنيسة يوم الاحد في رفق ، وكان هذا هو التحدى الذى دفعه الى الالحاد بعد صراع نفسي حاد .

وهذه تجربة فردية لانتصل بجوهر الدين نفسه ولاتمشل انكارا أساسية التوحيد وليكنها نوع من الانحراف دفيع إلى مهاجمة كل الفيم في سبيل الانتصار وتأكيد الذات. وقد ذكر اسماعيل أدهم ذلك في وضوح حين قال، أن الاسباب التي دفعتني للتنخلي عن الإيمان بالله كثيرة منها ما هو علمي وما هو فاسني ومنها ما يرجع لبيئتي وظروفي ومنها ها يرجع لاسباب سيكولوجية : لقد كان أبي لا يعترف لي محق تفكيري ووضع أساس عقيدتي المستقلة وكان يفرض على أراء الاسلام والقيام بشمائرة وقد ثرت على هذه الحالة وأمتنعت، لقد خرج اسماعيل أدهم عن جذوره في سبيل التحدي الشخصي و تأكد ذا ته ، و امن بالعلم وحده ولكنه في النهاية في سبيل التحدي الشخصي و تأكد ذا ته ، و امن بالعلم وحده ولكنه في النهاية كانت ماذا ! عندما تعرضت الاسكندرية الفارات أيام الحرب العالمية الثنانية وفرغ المنزل الذي كان يعيش من إيراده أنتحر لانه أحس بان مورده قدد انقطع . وهذا مفهوم الالحاد ، والفرق بينه و بين منهوم الإيمان بالله .

والمعروف أن الالحادكسائر أنواع الشر طارىء على النفس أى أنه ليس مر. طبيعتها .

ولقد كشف درس الطبيعة الإنسانية عن أن في أعماق النفس حاجة إلى التدين بدين ما ، وقد اكتشف الرواد الذين زاروا بجاهيـل الأرض أنه لاتوجد قبيلة من البشر بغير دين ، فالذين لم يعرفوا الله مثلوه حسب تصوراتهم في الالهـة الق أتخذوها لانفسهم وقد ظهر في كل جيل الاحده وهراطقه وأعدا لله ين ولـكنهم كانوا ولا زالوا قلة غير ذات فاعلية وما تزال الـكتلة البشرية وستظل متدينة ،

والام الجديد الذي تسكشف عنه الدراسات العلمية اليوم، مع نفتيت الذرة وأقتحام الفضاء، ومع إنهيار النظريات العامية القديمة هو أن وراء هذا السكون خالق وصانع ومدبر. وقد ظهرت في السنوات الاخيرة وولفات كبيرة العلماء المعامل الذين يعيشون كالرهبان خلف الواجهات الزجاجية وبين أدق دقائق الإجهزة العلمية تسكشف عن توصلهم باليقين إلى هذه الحقيقة. لقد أنهت مرحلة تونف العلم عند المحسوس والمعقولي ولذلك فأن العلماء المعمليين ليسوا هم دعاة الالحاد وإنما تنطلق دعوى الالحاد من محيط الفلاء فة والفلسفة

قطرية وافتراض وليست علماً ، وهي افتراض يقوم في نفوس أصحابه أولا هم تلقمس له الادلة ، وهو قابل للانتقاض والتحول باختلاف العصور والبيئات .

ومناك فلسفات معاصرة ترى أن التحديات الاساسية لها هى فى مهاجة الدين وأثارة النفس الانسانية صده وخلق جرمن الالحادو الاباحة لإهداف سياسية ورغبة فى التساط على العالم البشرى والسيطرة عليه. وقداستفاد الاستماروالنفوذ الاجنى من هذه الموجات والدعوات وحاول استخدامى فى الاقطار التى يسيطر عليها وقد كانت الفلسفات المادية أساساً بعيدة عن العلم الحالص ، وقد حاولت منذ ظهور نظرية أصل الانواع لدارون أن تنحو بالمفهوم العلمى منحا فلسفيا وتتخذ منه ذريعة لتاكيد المذهب المادى القائل بان الدكون يدير نفسه بنفسه ولم يمكن داردن ولا واحدا من العلماء التجريبين أو المعمليين قد قال بذلك ، واسكنها الفلسفة التى كانت تواجه تحديات معينه فى مقدمتها الدكيسة ومفاهيم المسيحية الفربية وقضايا متعددة تتعلق بالنفوذ السياسي للبابواب وأمراء الاقطاع ثم كانت الفلسفة المادية المتمثلة فى التفسير المادى للناريخ والماركسية أعلى مراتب كانت الفلسفة المادية المتمثلة فى التفسير المادى للناريخ والماركسية أعلى مراتب كانت الفلسفة المادين الدين والدين الذي تخاصمه الماركسية هو دين أوربا .

# التسامح

لم يعرف فكر بشرى معنى التسامح كما عرفه الفكر الاسلامى وخاصة فى مجال المقائد المخالفة ، وقد كتب العرب والفوا فى الملل والنحل وكانرا واسعى الصدر تجاه المقائد الآخرى ، وحاولوا أن يفهموها وأن يدحضوها بالبرهان والحجة ، ثم أنهم إعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ويخطى ابن حزم في هذا الجال بالنصيب الآوفر ، وقد كتب أبو الريحان البيرونى عن أديان الهند فى القرن الحال بالنصيب الآوفر ، وقد كتب أبو الريحان البيرونى عن أديان الهند فى القرن الحال بالمهرة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان إذا كتب عن نحله يشعرك أنه هو أحد أبناء تلك النحل التلطفه فى وصف شعائرها ، وكان كتاب العرب يذكرون جميع المخالفين بكل حرية ، وفى كتاب طبقات الآطباء لابن أبى أصبه وطبقات المحكماء لابن القفطى وطبقات الادباء لياقوت وفى الوافى بالوفيات المصفدى ، وفى تاريخ حكماء الإسلام المبيهق ، أمثله لهذا القسامح فقصد تزجم المؤلفون المنصارى واليهود والسامرين والمجرس كانهم أبناء ملة واحدة (1)

وفى مختلف بجالات المجتمع والفكر ترى هذا التسامح واضحاً فقد بلغ أرباب الديانات الآخرى فى الحضارة الاسلامية مكانا عالياً فكان منهم أطباء الخلفاء واعران الأمراء، ويرجع ذلك الى مفهوم الاسلام فى التسامح مع أهل الذمة وأصحاب الكتاب من الملل المختلفة .

غير أن كلة التسامج لم تلبث أن استعملت فى العصر الحديث على نحو آخر جد خطير ، فقد إستعملها دعاة التغريب وخصوم العرب والمسلمين على نحو يدعو الى تساهل المسلمين عن الفيم الاساسية لفكرهم فى سبيل إناحة الحرية للحضارة ومن ذلك قولهم : الشرط الأول للحضارة وهو التسامح للاراء المخالفة وحرية الرأى ، ويذهب المعض الى القول بأن السياسة والاجتماع والدين أن ترتقى حق

<sup>( 1 )</sup> ها التون جب في كنا به لادب العربي .

تشماماً الحرية شمولا تاما كما شملت العلوم للمادية ، والمقصود من ذلك أن يتجاوز الفكر الاسلامي عن قيمه الكبرى أو مفاهيمه للقبم الانسانية العامة ليفسح المجال للقيم الفربية في السياسة والاجماع والدين وهي مخالفة للفكر الاسلامي مخالفة جوهربة وتامة.

أن الفكار الاسلامي كمان دائماً مفقتحاً على الفكر الانساني وعلى مختلف المذاهب والآراء والفلسفات والاديان واكنه كان حريصاً على أن تبقى جذوره وقيمه الاساسية القائمة على التوحيد، ولم يمتنع عن تقبل أشياء كثيرة من هذه المذاهب ماالتس فيها قرة إيجابيه وتقدما، والكنه لم تقبلها على علائها، بلصهرها في بوتفته وإذا بها في كيانه وإساغها أصلا بحيث أصبحت عاملا مجدداً له، دون أن تخرجه من ذا تيته وطوابعه ومزاجه الاصيل.

ومن هذا فان مثل هذه الدعوى إلى التسامح ، على هذا النحو لاغراق الذكر الاسلامى والثقافه العربية في اتون التيارات والمذاهب الغربية التي تمر الآن في مرحلة الانهيار، وحيث تسيطر اعما وحضارتها على العالم وتحاول أن تنمر ضها بقوة هذا النفوذ، وحيث أن العكر الاسلامى واثقافة العربية لاتزال بعد الم تصل إلى مرحلة الموازاة التامة ، كان من حق كل ثقافة أصيلة أن تحتفظ بمقوماتها وأن لاتمكن أى ثقفة أخرى من أن تجتاحها أو تقهرها أو تحتويها .

فهوم التسامح والتساهل اليوم في هذا المجان، هفهوم جدير بالنظرو الاعتبار والتوقى والغربيون أنفسهم في صدر حضارتهم لم تقبلوا الفكر الاسلامي كاملا بل أخذرامنه ماجدد فكرهمولكم من يقنلوا التسامح معه الى الحد الذي يغيرذا تيتهم -

# التطور (التطور والثبات)

التطور قانون طبيعي يعترف به الفكر الاسلامي على نحو ما يعترف به الفكر البشري كله ، وهو يقوم على أساس واحد هو أنه لا يعنى التغير الكامل ، فالفكر الاسلامي يؤمن بشبات الاصول العامة والفواعد العليا و تطور الجر ثبات والتفاصيل والفروع ، وفكرة التطور لا نتمارض مع الفكر الاسلامي الا إذا إستهدف القضاء على الجذور والمقومات الاساسية ، أما فيما عدا ذلك فهي طابع من طوابعه : يتمثل في المرونة والقدرة على الحركة والتجاوب معظروف البيثات والعصور ، والقدرة على امتصاص عصاوات الثقافات والتفتح على الحضارات دون الانفصال عن جذورها أو فندان ذاتيتها ومفهوم الفكر الاسلامي هذا عن النطور أقرب وأرثق المتصالا بالعلم من المفهرم الفرق الذي أرجدته الفلسفة وفرضت به إنبعاثا من المفهرم العرب النبيات مطلقاً .

ومفهوم الفكر الاسلامى فى التطور والثبات هو مفهوم العلم فى شأن الكون والوجود نفسه ، الثابت الاصول والطوابع المتطور الجذور والفروع .

ومفه وم التطور في الفكر الاسلامي يستمد وجوده من قانون الاعتدال والنوازن فكل تجاوز لحدود الصورة أو العاية ينقلب محكم هذا القانون الى نقص أو إضطراب أو إختلال و وهناك إجماع بين الباحثين على أن التطور ليس قانونا الحلاقيا وليس كلطور أفضل من الذي سبقه بلأن النطور قانون اجتماعي واقعى لا يقتضي مطلقاً تفضيل الطور الاخر على الاطوار السابقة ذلك أن فكرة التطور الاجتماعي أخذت من فكرة النطور الحيوى (البيولوجي) والنطور في الحياه يكون تحسنا وارتقاء وقد تكون ضعفا وإنقراضاً.

ومنا يبدو الفارق بين النطور والنطوير فالنطور يشمل أى تغير يحدث في أرضاع الجماعة سواء في إتجاه تقدمي تصاعدي أو في إتجاه عكسي تنازلي . ثم هو

فوق ذلك ينبن على أن دوافع هذا التغيير وعوامله إنما يكون منشؤها ذات الشيء ومروها الى مافيه من طاقات طبيعيه .

اما التطوير فهو على عكس ذلك . يختص أولا بالتغيير التصاعدى الذي تُهدف دائمًا إلى طاب الكمال والحياة الافضل ويتأثر بدوافع خارجة عن طبيعته والقوة الحارجية هي القيادات الاصلاحية والدعوات التقدمية (١)

وهو يعتى الموائمة بين مقتضيات الفكر الاسلاى بما يتضمن من فلسفات وتشريعات ، وبين ماجد فى المجتمع تحت الحاح من هوامل النطوير الضرورى فى مختلف نواحيه الساسية والاقتصادية والاجتماعية ومن هذا فان التعاور لايمكن أن يحكون قانونا تقدميا : أى أن كل طور أفضل من الطوو الذى سبقه ورجال النظويه يقولون أن التطور يبدر كحركة دائرة ، إلى ا مام و الى أعلى ، و تعاور من البسيط الى المركب ومن الاسفل إلى الآعلى ومن الكمية إلى النوعية ،

غير أن التعاور هو القانون الذي يتمثل فيه الجهود الإنسانية وتبدو فيـــه أعمال المتكلفين الاختيارية والارادية الى هي مناط الحدكم عليها بالخيروالشروبالخطأ والصواب ثم بمبلغ ملائمتها أو عدم الائتها لصالح المجتمع ورقى الانسانية .

ولما كان مفهوم انتطور قد أرتبط أساساً بالفهوم السادى الذى استخلصه الفلاسفة من نظرية داردن فقد قام على مفهوم إنكار وجود الحالق، و برى أن لشأة السكائنات الحية هى نشأة طبيعية أو من ذاتها ولسكن الفكر الاسلاى يرى أنبات الحلة. لله لا للطبيعة ووقوع المعث فى الاخرة ، مع الايمان المكامل بالفيب، واذاك فان التطور الذى البسته المذهب الفلسفية المادية بمنى إطلاق الحريات الاجتماعية والفكرية على النحو الذى يصل الى الالحاد والاباحة ايس من الحريات الاجتماعية والفكرية على النحو من الفهم إنما قام مفهوم الفكر الاسلامى ولا هو متقبل فيه . وأن ذلك النحو من الفهم إنما قام في أور ا فى ظروف محلية خاصة وثيس له قيمة حقيقه فى بجال القيم الانسانية في أور ا فى ظروف محلية خاصة وثيس له قيمة حقيقه فى بجال القيم الانسانية وق وردت حكمة التطور بمفهومها الاسلامى فى اطبعات الكبرى السبكى وفى مقدمة بن خلد رزوفى كتاب البدر الطالع المشوكانى قال السبكى ومركر امات هذه الآمة والتطور

<sup>(</sup>١) راجع محث الدكتور محمد بيصار عن ( العقائد و لأخلاق ) .

باطوار مختلفة وهذا الذى يسميه الصوفية بعالم المثال ويثبتون عالما متوسطا بين عالم الاجسام والارواح ، واشار ابن خلدون الى أن اهل الدول ابدا يقلدون فى طور الحضاره الدول السابقة قبلهم . . الح .

واقد دارس مناقشات متمددة حول النطور والثبات ، بافتراض أن مناك تناقض حتمى بينها ، والوافع أن الشبات يبدو نظريا نقيض النطور والحركة ولكن اذا أنهمنا النظر من الناحية العلمية والوانعية رجدنا أن النطور والحركة ضوابط، هذه الضو بطبطيعتها ثابته باعتبار المقومات والدوافع الاساسية للحركة والنطور، فالقطار والسيارة والعائرة والصاروخ كلها أجسام متحركة ولكنا في نفس الوقت عكمة الصنع بضوابط ثابته ، تنظم حركتها وتيسر اندفاعها باستمرار ، ولولا هذه الضرابط الثانية لمكانت الحركة عشوائيه أقرب الى الفوضى ولما تولدت الحركة قط ، فالقطار يخرج عن مساره اذا أهملب صيانته ، واختلت ضوابعله ، وفقد أحكام صنعه ، والصاروخ ينفجر في قاعدته اذا اختلت تلك الضوابط .

كذلك المجتمع الانسانى مجتمع دائب الحركة والنطور ولمكن هذاك ضواط أساسية تنظم حركته ، هذه الصوابط هى القيم الدينية والخاقية ومن هنا لايجوز أن نقول أن هذه القيم ثابته ومن ثم فهى تتنافض مع الحركة ، والواقع انها ضوابط الحركة ، وليست بالقود المعرقة لها ،أما هرلاء الذين يجاولون تصويرها كذلك استنادا الى نظرية المتنافضات فهم لا يتجمقون الحفائق .

#### التعقبل

عبارة وردت على لسان بعض المفكرين فى معارضة الحماسة والعاطفة . والتعقيل هو العمل الذى يحتكم إلى العقل ويستند إلى شراهد الحس والتجربة .

والمعروف أن (مصطفى كامل) داعية الوطنية المصرى الكبير كان مصدراً من مصادر الوعى واليقظة ظهر بعد أن أصاب المصريين الهمود والياس على أثر الاحتلال الربطانى . ومن هنا فقد كانت صحيته عاملا هاما فى إيقاظ لوعى وتحريك المشاعر ودفع النفوس إلى التطلع العاطني والروحى بالحرية والوطنية . ومن هنا كانت حركته مطبوعة بطابع الحاسة والوجدان والعاطفة ولم يدكن فى الامكان أن تبدأ حركة بعث الامة بعد يأس إلا عن طريق تلك الشعارات المثيرة التي تهز النفس من أمثال قوله وبلادى بلادى للك حبى وفؤادى، لك حياتى ونفسى أنت الحياة ولا حياة إلا بك بامصر ،

هذه الدعرة الني حمل لوائها مصطفى كامل بعدعشر سنوات من وقرع الاحتلال البريطانى كانت مبعث ثانة ويقظة عارمة بين طبقات الشعب المتعلع إلى الحرية ، وقد ظل مصطفى كامل يشدو بمثل هذه الانغام منذ ١٨٩٣ تقريبا إلى أن توفى ١٨٩٨ وفى عام ١٩٩٧ ظهرت الجريدة واشأ حزب الامة وطلع لطنى السيد بتلك الصيحة الداعية إلى و المعقيل ، والمهاجمة للحاسة والعاطفة ، إنظلاقا من مفهوم التفاهم والمصالحة والالتقاء الانجليز فى منتصف الطريق ، على النحر الذى مفهوم التفاهم ولاتعاذيه وتنقبل أوضاعه وتجرى مدم الامور بحرى الاصلاح النفوذ الاجنبى ولاتعاذيه وتنقبل أوضاعه وتجرى مدم الامور بحرى الاصلاح على مراحل ، دون أن يشوم! هذ الطابع من الوطنية الجارفة الذى أتسم بها على مراحل ، دون أن يشوم! هذ الطابع من الوطنية الجارفة الذى أتسم بها على مراحل ، دون أن يشوم! هذ الطابع من الوطنية الجارفة الذى أتسم بها على المطالبة مصطفى كامل وصحف وكنابات الحزب الوطني والذى كان يتطلع إلى المطالبة بالجلاء والحرية كاملة .

ومن حق أن يقال أن طابع الحزب الوظني لم يكن طابعا عمليا ولكنه كان ضرورة وطنية لابد أن تستهل بها الحركة الوطنية بعد الاحنلال الاجنبي :

غير أن التيمقيل الذي دعا إلية لطني السيد لم يمكن قاصراً على هذا المفهوم وحده ولسكنه كان مخطعا كاملا معارضا تمام المعارضة لاتجاهات الجزب الوطني السياسية والاجتماعية الى كانت تتسم بالايمان ، بالوطن وحرارة الدفاع عنه :

The state of the s

Ray Carlo Carlos Carlos

## التغريب

التغريب في أبسط مفهوم هو حمل المسلين والعرب على قبول ذهنية الغرب ويجاولة غرس مبادىء التربية الغربية في نفوس المسلين حتى يشبوا مستغربين في حياتهم و وتفكيرهم وحتى تجف في نفوسهم موازين القيم الاسلامية : ويستهدف تحقيق ذلك إيجاد شعور بالنقص في نفوس المسلين والشرقين عامة وذلك باثارة الشبهات وتحريف التاريخ الاسلاى ومبادىء الاسلام وثقافته وأعطاء المعلومات الخاطئة عن أهله و إنتقاص الدور الذي لعبه في تاريخ الثقافة الإنسانية ، ومحاولة المكار المقومات التاريخية والثقافية والروحية التي تنمثل في ماضي هذه الآمة مع توهين القيم الاسلاميه والغض من مقدره اللغة العربية وتقطيع أرصال الروابط بين الشعوب العربية والاسلامية .

ومن مخططات التغريب الحيلولة دون قيام (وحدة الفكر) التي هي مقدمة الوحدة الامة وبلبة العقول والنفوس بعشرات من المذاهبوالدعوات، وتجميد الفوارق الثقافية والانصادية في الامة الواحدة، بما يجول دون قيام الوحدة.

وحركة التغريب (Westernism) دعوة كاملة لها نظمها وأهدافها ودعائمها ، وتخدمها مؤسسات مختلفة أهمها التبشير والاستشراق .

و يقول أصحاب ذه الدعوة أن للسلمين والعرب قيها ومثلا وذاتية خاصة تحول بينهم و بين الأدماج في الامم الآخرى وتخلق فيهم قدرة قوية على مقاومة النفوذ الاجنبي والغاصب ، ولا سبيل القضاء على هذه المقاومة إلا صهر هؤلاء في بوتقة الفكر الغربي وأخراجهم من قيمهم لينصهروا في قيم الغرب هناك لا يجدوا في أنفسهم مشاعر الخصومة معة، بل يجدوا طابعا من التقبل والانضواء تحت الوية النفوذ الغربي وفكره والرضى به ،

ومن هنا يجرى العمل على أخراج الفكر الاسلامى والثقافة العربية من قيمها وجذورها ومفاهيمها بمحاولة فرض قيم متباينة لا تلتق مع الذوق والنفس والطابع والمؤاج العربي الاسلامي ويجرى تحقيق ذلك عن طريق ايجاد النخبة والقادة الذين يتعلمون في مدارس التبهير ومعاهد الارساليات:

# التقلم

مفهوم التقدم فى الاسلام أنه يدفع الانسان دائما الى امام ، والتقدم قي الاسلام هو تأكيد الفيم الانسانية المطافة ، وهو تقدم كامل شامل ، يعنى تقدم المادى والروحى معا ، وهو تقدم سياسى واقتصادى ومعنوى ، وفى بحال النقدم المادى يتحم أن يكون هذا التقدم مشروطا بالقيم الاساسية لاخلاقية بغير اذلال للخلق . وذلك انطلافا من مفهوم الاسلام بان الحوافر الروحية تعطى المادى مثلا أعلى .

وقد علت أصوات غادرة ندعر المسلين والعربالى أن الدين معوق عن التقدم مه ما نع من النهض وأن عليهم أن ينفصلوا عنه حتى ينقد هوا ، هذه الاصوات ليست خالصة فى ذعوتها وليست صادقة فيا تبتت من نتائج . ذلك أن الاستعار إنما كان يريد بذلك أن يخرج المسلين والعرب من ذينهم ليكونوا أساس قيادة ولينصهروا فى بوتقة العالمية فتضيع شخصيتهم وطوا بعهم ،

وهى ليست صادقه لانه إذ كانت أوربا قد فالمت ذلك ، وتبحث بالانفصال عن دينها ، فأن المسلمين يفشلون ذائما أذ تحقق لهم هذا الانفصال . ذلك أن أوربا كانت بطبيعتها لادينيه وكانت المستحيه دخيله لمبها ولذلك سرعان م لفظتها أو حرفتها ، أما الشرق الاسلامي لعربي وهذا المآلم الوسط بين الشرق والسرب فهد تشكل والدن جزء من ذاته وتمكوينه فهو عصر أساسي جذري لاسبيل إلى التخلص منه الااذا إعيد تشكير الامة من جد والامر مانزلت الاديان الثلاثه المكبري في هذه المنطقة .

ولذلك فاربح ولة أخراجا سامير والعرب من الديز بعام أرالا سلا بخاسة [ الله هى تجربة مستحبلة دلك لانها مضاده لا تجاء الما ينح مخالفة لروح الدقد م متعارضة معمن ج المسلين ، ذوة موالا سلام لم يل مطلقا خلال اربخه درراا قدم والسلام الذى وقف أو يعف امام التطور أو النهضة والحصاره ، لانه كان الاسلام الذى وقف أو يعف امام التطور أو النهضة والحصاره ، لانه كان

معطبيعته مصدراً المبحث العلمي ومنشئا للمذهب العلمي التجربي الحديث. وأن الحضارة الني افامهاكات نناج إيمان المسلمين به وتحقيقهم لدعرة الدالة إلى النظر في الآفان واستطلاع أسباب القوة والعاره في الارض.

وقد أكد المنصفرن من الباحثين أن الاسلام قادر على النطور والحركة على النقدم ولكن ليس الى الحد الذي يراد به من تبرير القيم الغربية ، فأن حقاك يفتح الباب لذوبان المسلمين وتلاشى شخصيتهم .

والراضح أن مفهوم التقدم في الفكر الاسلامي عثلف عن مفهومة في الفكر الاسلامي عثلف عن مفهومة في الفكر المقتربي ، وتاريخ الاسلام وحضارته ونهضته يستطيع أن يرسم هذا المفهوم على وضوح ويقرر حقيقة دور الاسلام والفكر الاسلامي في التقدم الانساني حقق هذا يقول العلامه الفراسي مسمر:

ان نقدم العلوم في الغرب في وقتنا هذا حصل رغما عن العين ، أما دين الاسلام فالمكس من ذلك ، أي لايمكن أل يبتى على قيد الحياه إلا بانتشار المحلوم فان بين الاسلام والعلوم رابطة كلية ، والغربي إدا صار عالما ترك دينه أما المسلم فانه لايترك دينه إلا إذا صار جاهلا وبأي وجه يمكن نسبة النقدم الحالي وجه على النصراني، والحال أنه ماجا الابعد خسة عشر قرنا من ظهروه وبأي وجه يمكن نسيه ناخر المسلمين الحالي الى دينهم وفي عام ١٥٤٧م أي بعد ما تة واحد عشر سمنة من وفاه ( محد د) كانت دولة لإسلام أكبر من دولة الإسكندر المقدوني موفي عام ٢٠٥١ عند وفاه السلطان سليم كانت أكبر من علم الرومانيين موقع عام ٢٠٥١ عند وفاه الإسلام مكثت ألم سنه و كل من يعرف أنه عليمكن الوصول إلى مثل هذه الدرجة من الامور السياسية والحربية إلا يعمكن الوصول إلى مثل هذه الدرجة من الامور السياسية والحربية إلا يعالم و لتجديد ، .

و فد اشار الى مفهوم التقدم وارتاطه بالإسلام العلامة جو ستاف لوبون حين قال الشيان المسلمين الذين زاروة فى بيته بباريس فى أوائل هذاالفرن:

قان السبب فى أعطاط الشرق هو تركه روح الدين وتشبعه بالعقائد الباطلة وأن مقورة الدين قره أدبية كا أن الشعب الذى يريد الرقى يحب ألا يقطع الصلة التي توحطه بما سيه وقال أن العلوم لا تفيد المسلمين إلا إذا أفترنت بديهم

#### التكامل

هذا مصطلح اسلامی أساساً يسكشف عن فوارق عميفة بين الفكر الاسلامي. العربي والفكر الغربي . فالفكر الاسلامي يؤمن بتكامل وحداته وعناصره المخلفة والتقائما على الهدف الإساسي الفكر وهو بناء شخصية الفرد وبناء المجتمع، م

وابرز بمبرات التكامل في الفكر الاسلاى هو التوازن والموائمة والتنسيق بيت تبارات الوحدات المختلفة وإتجاهاتها، بحيث يحميها من التعارض أو التصارب أو التخلف ويحول بينها ربين خلق جو من الصراع ، بحيث يلاق فروع الاجتاع والسياسة والاقتصاد والغربية والقانون على مفهوم متكامل أساسة بنساء المرد والجاحة ودفعها إلى التقدم والبناء والنمو وإداء الرسالة الإنسانية الاساسية التي يقوم الفكر الإنساني من أجل بنائها وحايتها ودفعها إلى الآمام ، عندما يتم هقا القاء يمكن لهذه الرسالة أن تحقق غايتها وهذا لايتم إلا بوجود جو من التكامل بين هدفه الفروع المختلفة من الفكر تستهدف غاية موجدة و تقوم على أساس فهم واحد مستمد من القرآن والاسلام .

أما الفكر الغربي فقد قام أساساً على غير ذلك ، بل على عكس ذلك ، قام على أساس الانفصال والتخصص والتباعد، بين كل من أعمال العاملين في بجال الإجناعي والسياسة والاقتصاد والتربية والفانون أو أنه حين دفع هذه الفروع إلى العمل لم يخلق ببنها ذلك الربط الاساسي والحتمى الذي يربط أجزاء الفكر الاسلامي وهو الاخلاق، والارتباط بالتوحيد والايمان برسالة السهاء التي يمثلها الاسلام ويرسم القرآن منهجماً وطريقها ، بحيث يظلل الفكر الاسلامي يستدد منها ويسعى في فلكها ويستمدف الغاية من عمله تحقيق منهج رباني في بجال الفكر والحضارة في فلكم الفري ليس مرتبطا في حركنة بمسئولية عقائديه أو اختلاقيه تنتظم وحداته كما الذي يتسم بذلك الفكر الإسلامي استمداداً من الاسلام والملك فقد حاول دعاة التنزيب التأثير في طابع التسكالي الذي يتسم بعالفكر الاسلامي بخاولة تجزئة هذه الفروع ومنذلك أعطاء الادب مثلا حرية خاصة تخرج به عن هدف بناء المجتمع ، أو الفصل بين الدين والمجتمع في بجال الحضارقيس

أو تفريغ السياسة من القيم الاخلاقية ، أو بناء الاقتصاد على الاساس المـــادى الحالف بينها هو فى الاسلام لا يقوم إلا على أساس التكامل بين المادة والروح، والدنيا والآخرة .

ومحاولة التجزئة هذه لها إيماد خطيرة حين يحاول الفكر الاسلامي الاخذ بها «فانها تصرفه عن منهجه الاصيل وتخرجه عن مسارة الحقبق المهتدى باهداف الاسلام ومنهج القرآن.

ولذلك فان الدعوة إلى النكامل ولفت النظر إليها إنما هي من الأسس التي الله المنطقة والفرو والمتغريب للفكر الاسلامي والثقافة العربية من النبعية والفزو والمتغريب ووضعها على الطريق الصحيح.

and the second of the second

R ...

The state of the s

医复数形式 医皮肤皮肤

Edward W

# التورائية

ليسهناك رأى واحد في كتابات من كتبوا عن التوراه من الباحثين والعلماء الغربيين يحزم بان التوراره المتداولة اليوم هي كتاب سماوي، واحدث ما كتب في هذا الصدد عدد خاص من مجلة لايف باسم الكتاب المقدس صدر فو أ تريل ١٩٦٥ ومن قبل ذلك صدور عديد من الدراسات والأبحاث في الشرق والغرب تشير الى أن التوراه لم تعد كناب علم وتشريع بعد أن وكل الغربيون أمر العلم وسن الشرائع للانسان ــ علىحد تعبير الدكتور أنيس فريحه ، الذي يرى أن ذلك قد حرر الانسان \_ الاورى من تقديس الحرف \_ فشمر انه حر طليق من كل قيد ينظرفي الكون بعقله ويحس الجال في روحه ويرى الدكتور فرمحه (١) في محمَّه باسم و نقد الترراه ، أن هذا النقد هو ظاهره عامة في هذا المصر ، من أجل إعادة النظر في الدين والتوكيد على الانسان وعظمته والتقليل من أهمية الحرف وهي عوامل أساسية في الفكر الغربي المعاصر ، حيث الانسان سيد نفسه له أن يفهم الكون بعقله ويري هذا الباحث نقلا عن عدد كبير من الباحثين أن نقد نصوص المكتاب المقدس أصحيت اليوم ضرورة من أجل معرفة كتابها وأزمنة وضع مختلف أفسامها ، وقد أدى هذا النقد الى اكتشاف فوارق في الاسلوب وتنانض في الروايات عن الحادث الواحد وتبان في الأوامر التي يفترض أنها من مصدر واجد ، ويعقب على ذلك بقوله « بما جعل الفول بأن كل كلة و كل نقطة من النصوص المقدسه هي وحي الهي حرفي أمراً بالغ الصعوبة ، ويقول: لقد كان الناس يعتقدون جيلا بعد جيل أن الكتب الخسة الأولى من التوراه ( تـكوين: خروج: لاويين: عدد: تثنية ) كتبها كلها النبي موسى مع أن مثل هذا القول لايرد في التوراه ذاتها ، وانه حين طبقت مقاييس البحث العلمي التي استعملت في دراسة وثائق القرون الوسطى ثبت بما لايدع مجالا الشك أن الامر خلاف ذلك (٢)

<sup>(</sup>١) واجع ع م مجلة الإيحاث من ٢٧٠ (٢) واجع عجلة المعرفة (٥٠) ١٩٦٥ و.

د والنوراة ، كلمة عبرية الاصل معناها توجيه وتعليم ، ثم شرع وقانون ، وقد اطلق لفظ التوراه اعلى الاسفار الخسة المعروفة باسفار موسى بحسبان موسى هو صاحبا (وعبارة الدكتور أنيس فريحه فى هذا الصدد هى (توهما أن موسى مؤلفها) أما فى العربية فان لفظ ، توراه ، يطلق موسعا على كتاب المقدس بحملته: أي بعهديه القديم والجديد (٦٦ كتابا) .

ويقول الدكتور فريحه: لايملم بالصبط من كتبت التوراه و ليس لدينا أدله الريخية سوى تلك الى جاءت نتيجة التحليل اللذرى والتاريخي النصوص إذاتها . والنص العربي الذي فقد حدث في هذه والنص العربي الذي فتبد حدث في هذه الفقرة شبه تسابق الى ضبط صرف السريانيه والعبوية ، وذلك بسبب ظهور الاسلام وحرصه العبيب على الحفاظ على اللغة التي نول بها الوحى . ويقول الدكتور فريحه أيشا: أن ترتيب الكتاب الذي استقر عليه يعود الى زمن ابعد من الامن الذي ضبط فيه النص ( والجمع عليه هو بدء القرن الثاني للبيلاد ، ويرجع زمن تاليفها - أى التوراه - الى ماقبل المسيح ، وقد اعترف بقدسيتها في ويرجع زمن تاليفها - أى التوراه - الى ماقبل المسيح ، وقد اعترف بقدسيتها في القرن الخامس قبل المسيح ( ٤٤٤ ق م ) وكتب الانبياء ( ٥٠٠ - ٢٠٠ ق. م ) ولايعرف أسماء المؤلفين والا رمن التأليف الصنبط . ومناك إجاع على أن أقدم كانب قد ظهر في يبوذا في القسم ويتميز أسلوب هذا الكانب بدقة الوصف والحرارة الدقيقة التي تشيع في كناباته ويتميز أسلوب هذا الكانب بدقة الوصف والحرارة الدقيقة التي تشيع في كناباته وجاء بعده كانب ديق اخر دون تاريخ شعبه (شمالي) فلسطين وجاء كتاب آخرون متعدهون .

ويقول الباحثون أن الشروع في دراسة النوراه دراسة نقدية لم يبدأ الا بعد القرن السابع مشر حيث جرى تطبيق قواعد النقد الادي على التوراه وأن ذلاك جاء نقيجة مباشرة المثورة الانجيلية صد السكنيسة البابوبة و بهدف التخلص من دبقة التقليد السكنسي و هنده أن تقدم العلوم ساعد على نقد التوراه حيث آلار البناقيض الواضح بين ما أنبته العلم وما جاء في النوراه شكا وقلقا روحيا وأبرز

هذه التناقضات أن التوراه قالت أن الارض ثابته. وعندما أتجهت أفكار النوبين إلى الادب الاغريق والروماني أحدث ذلك رد فعل ضدالكتاب المقدس وظهرت الدعوة الى أن الفكرالشرق لايتلائم مع روح أوربا، وقد أشار الدكتور أنيس فريحه الى ما أصاب الترواه من تغيير وتحريف. وقال أن هناك اغلاطا منشؤها السهو والسكسل والملل ، أو ضعف النظر ، وإذا كان الناسخ غير امين في عسله عندما يعرض كامه لايستطيع قرائها فانه يعمد إلى تغيير الكامة أو تحوير النص بكامله ليستقيم المعنى فضلا من أن كثيرا من هوامش المعلقين والشراح كانت تحشر في المتن ولم ينج نص التوراه من كل هذه الافات ، فجاء نصها مشوها قلقا فامضا في كثير من الاسفار ، وقد جرت الدراسات إلى نقد التوراه من شخصيات تاريخية أم اسماء وهمية .

واعتون التورآه وأدبا ، في نظرالباحثين أوقسها كبيراً منها اعتبر من الفنون الادبية ويرى بعض النقاد أنها دراما بطلها ويهوه يبدأ الفصل الأول قصه الحليقة وظهر والانسان الأول فيتع في الحطيئة ويطرد من القردوس ويرى قسم آخرانها أفرب الما للحمه و ملحمة الحلاس ، ويقول الدكتور فريحة أن من نتائج هذه الدراسات النقدية للترواه أن اخذ الانسان في أعادة النظر في نشأة الدين .

وقد جاء في دراسات الكتاب المقدس في مجلة لايف ان التوراه أوسع. الكتب انتشارا ومن أكبرها اثراً في تاريخ البشر ولكنها مع ذلك كناب كتبه الانسان وأن مؤافية بحملون أسماء ذائمة الصيت مثل: (بسياه، ايزبكييل، جربمياه، القديس بول). ولكن أغلب كلماته كتبها أشخاص آخرون لايعرف احد من هم ولايمكن معرفتهم في يوم من الإيام، فقد ظل الوجي الإلمي إلى الانسان ينتقل من الاب إلى الابن ألف سنه تقريباً بعد إبراهيم من في أن يسكتب وبعد ذلك فقط بدأ الهود في تدوينه و كان ذلك قبل الف سنة تقريباً من ميلاد المسيح فأخذوا يسجلون القصص والقصائد القديمة وأضافوا الها قصص وقصائد أخرى جديدة.

وقد استازم الامر أن تعاد كنابة نفا نفهم عدة مرات وأن ينقل وينسخ ، مما أوجد فرصا عديدة لاتحصى اتفييرات كثيرة لاحد لها بعضها مقصود والبعض الاخر غير مقصود ، ولما بدأت المسيحية تنتشر بسرعة ازدادت الحاجة إلى عمل نسخ جديدة لاسيما العهد الجديد ، وأخذ كثير من المؤمنين يصنعون نسخا لانفسهم نسخ جديدة لاسيما العهد الجديد ، وأخذ كثير من المؤمنين يصنعون نسخا لانفسهم بأنفسهم أو كان احدهم يقرأ بصوت مرتفع في (النسخ) بينما كان يتلقى عنه ما يقرب من أثنى عشر ناسخ ، وهذا ما مهد العاريق لاخطاء أكثر و أكثر ، لذلك يقرب من أثنى عشر ناسخ ، وهذا ما مهد العاريق لاخطاء أكثر و أكثر ، لذلك الجديد تفييرات أكثر و ابلغ من العهد القديم . (١)

وقد اشارت هذه الابحاث إلى أن الكتاب المقدس كتب أول ماكتب باللغة العبرية القديمة واللغة الكرينية أى الاغريقية الاأنه عاش أكثر ما عاش فى النوجمة: وقالعه الابحاث أن كل الترجمات ناقصة قاصرة، وكانت طريق المترجمين محفوفة بالمخاطر والصعوبات فقد عجز القديس جيروم نفسه عن ارضاء الكنائس المعاصره له والتمشى مع ذوقها وميولها . .

و بعد فان هذه الدراسات (الاوربية وماقيل فيها يفوق ما أوردناه) إنها تمثل موقف الفكر الغربي نقداً واثاره للشبهات حول صحة التوراه الموجودة الآن وصلتها بالتوراه المبرلة من عند الله ، وهذا كله معروض القول في هواجهة الحلات الاستمارية والبشرية والتغريبية الحطيرة ومحاولاتها في اذاعة التوراه وتوزيعها في العالم كله من حيث أنها وثيقة تاريخية ودينية ويؤخذ من احصاء جعية التوراه في تيويورك أن الكاب المقدس نقل اله١١٤ لغه غير اللغات الاوربية (عام ١٩١٨) ويقدرون عدد النسخ التي وزعت من التوراة في العالم وفي جميع اللغات التي ترجمت اليها بأكثر من ٣٠ مليون نسخه وقد عمد كثير من المكتاب وخاصة الادباء المهجرون وفي مقدمتهم جبران خليل جبران وميخائيل نعيمه إلى نقل أسلوب التوراه إلى الآهب العربي وقد وصف ميخائيل نعيمه بانه ربيب نقل أسلوب التوراه إلى الآهب العربي وقد وصف ميخائيل نعيمه بانه ربيب الشكوين الذي تغذي بالعهد القديم من ايات شعرية نافذة العبير السحري مثل

<sup>(</sup>١) عن بحث الله كتور أمير رضا \_ الوعى الاسلامى\_ مايو ١٩٦٦ ﴿ الْمُؤْمِدِ مِنْ مُعْدَدُ صَالْمُهُمْ مِ

المزامير وشعر الجامعة وسفر أيوب ونشيد الالشاد حيث لاتخلو مقال من مقالات العيمه ولا يخلو وأحد منها من تعبير شعر ديني آو من آية أو بصنع أيات برمتها ويطلق على هذه النهج : الاسلوب التورائي وهو أسلوب عرف منذ راجع ابراهيم اليازجي ترجمة الاناجيل التي قام بها الامريكيون في اوائل القرن وقد رغب اليازجي أن يتصرف في بعض كلمات الترجمة ويتخير ألفاظها ويزيل عجمتها اليازجي أن يتصرف في بعض كلمات الترجمة ويتخير ألفاظها ويزيل عجمتها ويخاصها من فساد التركيب وسوء القاليف فحيل بينه وبين ذلك ومنع منه ، وبذلك فشات لغة تورائية عامية ركيكة التركيب ، وقد حاولت هذه اللغة غزو وبذلك فشات لغة تورائية عامية ركيكة التركيب ، وقد حاولت هذه اللغة غزو اللغة العربية الفصحي بمحاولات جبران و معيمة وليكنها تراجعت بعد فيترة من الرمن عاجزة عن تحقيق أي تحول في الاسلوب العربي القرآني المصدر.

وكان المستشرقكاتمغاير قد أشار في ترجمته لجيران ألى أن تاثير الترجمة العربية للموراة ظاهر في أسلوبه وخاصة فيا يتعلق بالرموز والاستعارات والمجازات .

و من الحق أن يذكر أن ( التوراة ) كانت مستوحى الكتاب فى الغرب أمثال فكيور هيجو ولامرتين وجوتيه و توماس مور و الفردى دى فنى وملتون .

أما في اللغة العربية فان الدكتور أنيس فريحه يشهد بانه ليس لها أثر كبير في الآدب العربي فيا عدا محاولات جبران ونعيمة التي أخفقت ، فليس هناك غير محاولات ساذجة من بعض الشعراء الذين يكتبون قصيدة النثر يستعملون فيها عبارات الحلاص والخطيئة وغيرها وهي كلمات ليست أصيلة في الفكر العربي وفي نفس الوقت يمكن القول بان القرآن المكريم والحديث النبوى قدكانا ولا يزالان المصدرين الهامين من مصادر الاسلوب الادبي والاداء الفكري والموضوعي، وفي بجال الدراسات العلية والاجتماعية والسياسية والافتصادية وليس في بحال القصة أو التاريخ وحدهما.

وفضلاً عن ذلك فقدظل القرآن بميدا عن كل إنهام بالحاط والاضطرابأو الشك حول نصه أو مضمو نهفضلاً عن أنه لم تثبت قط أىممارضة في نصوصه لاى

نظريات علية حديثة أو اختلاف مع المنهج العلمي الحديث من خلجية مصدوم أو مضمونه أو النصوص الواردة فيه .

وقد حاول الدكنور طه حسين أن يقف منه مرقف كتاب الغرب من التوراه بنقد النص الآدبي أو التاريخي والكنة فشل فشلا فاريعا وتحطمت بحاولته وعاولة تابعيه أمام وثاقة النص القرآئي وسلامته ، وحجز الشبهات الني جمعها الدكتور طه حسين من المبشرين والمستشرقين عن أن تقدم شيئا له أهميته أو منه شانه أن يثبت أمام التحقيق العلمي أو العقل:

entrance in the second of the second of the

Sink Medikala

#### التوحيل

يقسم الاسلام بسمة واحدة كرى أصلية تمثل محور هقيدته وشريعته ونظامه الاجتماعي كله قلك هي والترحيد ، وعليها تقوم الفواعد الاخلاقية والفكرية والمعتلية والوجدانية جيما ، هو الله الذي لا اله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحن الرحم ، والترحيد هو مفهوم الفطرة السليمة التي تتمثل في أنه لا معبود ، ولا خالن ولا رزاق ولا ضار ولا نافع غير الله سبحانه وتعالى .

والترحيد في مفهومه الاصيل هو أن يثنى الإنسان ربه في كل أعلهولا يرى سوى الله وحده سيدا وهدفا ، فليس غيره من يخشى أو إليه يلتجيء أو يستند، فاذا عرف الإنسان مفهوم التوحيد معرفة كاملة دفعة ذلك إلى الصدق والحثير والشجاعة فلا يرى غير الله ولايخشى سواه . ومن هذا المفهوم نفسه يقوم كيان الفكر الاسلام كله في مختلف الجوانب السياسية والاجتاعية والاقتصادية :

وقد وقعت البشرية في اخطاء الوثنية والتعدد والشرك والإنكار الكلى وتألية البشر وغيرهم نتيجة لقصور في الادراك وخطأ في التصور وقد وصل بها ذلك إلى مراحل عديدة من الاضطراب والتخبط والبعد عن مناهج العدل والحق .

ذلك أن مفهوم التوحيد في الاسلام إنما يرسم دائرة كاملة للجتمع والفكر الإلمساني كله قرامها سيادة الإنسان للسكون تحت حكم الله و النقاء القيم الروحية بالقيمة المادية ، و إرتباط القلب بالعقل، والدنيا بالآخرة . ومن هنا فان جوهر الاديان في مفهوم الاسلام واحد لايتغير و إنما نشأت الانحرافات بمرور الزمن والدين واحد على لسان جميع الانبياء والرسل، شرع لسكم من الدين ما أوصى به نوحا والذي أوحينا اليسك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيدوا الدين ولانفرة وافيه ، وقوام التوحيد أعلاء الله سبحانه عن الشريك والشبيه وشجب عبادة الاصنام والانجاه إلى الاعتقاد بوجود الله عن طريق المتأمل والبعيرة والعقل والدايل والايمان بقوه عليًا مسيطرة .

والتوحيد؛ غير الثنوية وغير التثليت بما تقول به بعض والمذاهب الاخرى.

والتثليث ليس خاصا بدين معين فان بعض الإديان الفديمة غير المنزلة فيها تثليث خاص بها . وهناك الثالوث الفرعوني والاغريقي والهندي .

أما في الاسلام فإن الله منزه عن المشابهة والمشاكله وأنه لا يجوز عليه اتحاد وتركيب بل لا يجوز أن نتناول التكام في ذاته المفدسة بعقولنا القاصرة وليس كمثله شيء و ولا يحيطون به علما و ولا شك أن الإديان كلها قامت على النوحيد ولسكن بعد وفاة الرسل تدخل الآمم إلى تعاليمهم جميع أهوائها الموروثة لها من الوثنية الاولى من التشبيه والتجسيد والتعديد في ذات الخالق ، أما الاديان في مبادئها فكانت بريثه من ذلك كله وكان اتباعها الاولون على غير ماعليه اشياعها الاخرون (1) .

ويقول الدكتور حسن صعب أن قاعدة الاسلام الازلية هي الاعتقاد بوجود الله التي لانتغيير يتغير والزمان والمكان.

وحقيقة كونه واحد هي حقيقة لايانتها الباطل من قريب ولا من بعيد وكل الدعوات الباطلة بتحدى هذه الحقيقة بالانكار والمبالاه و يتحداها بال في والاستهزاء به

و تعطى ه تبدة التوحيد للسلم أعلاءاً لله سبح له على كل عظيم ، فلا تعبد الافراد ولا الابطال ولا الصالحين ولا لاولياء و تقدر أعمال الناس بأعمالهم لاباحسابهم ولا مكانتهم المادية ولا أصولهم ولاألسامهم والترحيد هو الذي يقرر المفهوم المطلق الذي يفتح الباب بين الإنسان والله سبحا 4 عي مصراعيه بغير واسطة أو وصايه .

<sup>(</sup>١) محمد فريد وجدى كرَّز الأسلام واللَّمة .

. وإذاسالك عبادى منى فانى قريب ، وفي ذلك قول الرسول وإذا (سالت فاسال الله وإذا استعنت فاستعن بالله) .

فالله خالق كل شيء وإليـه يرد كل أمر ولايقطع قضاء إلا بأذه (والله في العقيدة، الاسلامية وجود كامل متصف بالحياة والعلم والقوة والارادة ، ولله المثل الاعلى) وايس كمثله شيء ، وهو واجب الوجود ــ والإنسان وفق هذا الفهوم من التوحيد : حر مسئول ، لا يقر بالجبرية ولا يقبل بالقدرية .

Carlot Carlot Carlot Carlot Carlot

The first of the spirit because it

to the property to be a second

City Killing St.

To Calles

《集》《新》。

Rate of William

### الثورة الفرنسية

شغات الثورة الفرنسية حيزا كبيراً في الفكر الأسسلامي الحديث وعدها كثيرون مصدر الهضة واليقظة في العالم الاسلامي والآمة العربية ورتبوا على وجودها كل مظاهر التقدم الفكرى والاجتهاى ولم يمكن هذا هو الحق جوجه من الوجوه، فقد بدأت البقظة في العالم العربي كحر كة طبيعية تلقائية داخلية عرفها التاريخ الاسلامي في عديد من مراحله ، حيث تنبعث الحركة من الداخل والكن أصحاب هسنة القول كانوا دائما هم دعاة التغريب وصنانع المستشرقين والماملين على عاوله صبغ اليقظة العربية الاسلامية الحديثة بطابع غربي والماملين على عاوله صبغ اليقظة العربية والمراحل المختلفة .

والثورة الفرنسية حركة غربية مرتبطة بالمجتمع الإوربي ولها بواعثها التي من أهمها : عَاولة حصول طبقات معينة من المجتمع كانت معزولة عن الحياة على حقها في الحرية والعمل والمشاركة في النشاط السياسي وأهم هدده الطبقات هم اليهود وإليهم يغرى قيام هذه الثورة :

ويمكن القوله بان الثورة الفرنسية كانت بمثابة رد الفعل الذي واجه الفكر الخرب في العصر الحديث بعد إتصاله بالفسكر الاسلامي فان الحربة والآخاء والمساواة وهي شعارات الثورة إنما أستمدت أساسا من الاسلام وهي حلقه من الحلقات المتصلة بتأثيرات الاسلام في الفكر الغربي والمجتمع الآوربي والتي بدأت بحركة لوثر وكالفن وقد تمثلت في أولا: إلغاء الوساطة بين الله والناس ثم تمثلت في الولا: إلغاء الوساطة بين الله والناس ثم تمثلت في العربة ثم في الدعوة إلى إلغاء الفوذ الإشراف ورجال الدين ويحو الفوارق بين الطبقات .

وقد أشارت إلى هذا المعنى واكدته ابحاث كثيرة، ماالت الى الاعتقاد بان اللهورة الغرنسية بروحها كانت وليدة التعاليم الاسلاميه والتراث العربي .

فنى القرن الثامن عشر كانت الثقافة الاسلامية قد أثرت إلى حد كبير فى أذهان مفكرى أوربا وإدبائها والفرنسين منهم خاصة . وكانت كلمات عمر بن الخطاب من مثل قوله د متى أستعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهائهم احراراً ، هى الأصل فى رجال الثورة الفرنسية ديولد الناس ويعيشون أحراراً متساوين فى الحقوق، وقد ثبت أطلاع مفكرى فرنسا وفلاسفتها على التراث الاسلامى أطلاعا كبيراً يقطع بهذه الصلة التى لاريب فيها وهى أنهم تأثروا بما وقفوا عليه بمن مفاهيم الاسلام في الحكم والشورى والعدل والمساواة .

ويتصل بهدذا ماذكره رمميف خورى فى كتابه عن الثورة الفرنسية نقلاً عن رفاعة الطهطاوى حيث يقول: وقرأت جزأين من كتاب روح الشرائع لمؤلفه مونيكيو ويلقب عندهم بابن خلدون الافراجى ، فرسسكو إذن أطلح أطلاعا مؤكدا على آراء فيلسوفنا الاجتماعي أبن خلدون فها الذى يمنع أن يدكون روسو وسواه من مواطنه قد أطلعوا أيضا على الشيء أكثر من التراث الاسلامى .

ويقول . أوايس من المعجب أن يستعمل المفكر الفرنسى روسو كلة جارية أبن قدامه . عهدا وميثاقا . في جبين كتابه الذي كان إنجيل الثورة الفرنسية كالقبوم، أو ليس المعجب أن نقول جارية للخليفة: (أعطينا عبدا وميثاقاوأعطيناك سمعا وطاعة فان وفيت لنا وفينا لك وأن نزعت إلى غير ذلك فاننا تركنا وراءنا رجالا أشداداً والسنة حداداً) وفي هذه السكليات المعدودات زبدة المساوتي التي الرتسكوت عليها الثورة الفرنسية .

ومعنى هذا أن الفرنسى الحديث تتلذ على المسلم العرنى القديم ، ومن غرسك أن إطلاع فلاسفة فرنسا وكتابها على الفكر الاسلامى قد خلق فيهم أستعداداً نفسيا كبيرا الشورة ـ هذا هو الواقع الذى أنسكره كتابنا العرب والمسلمون حين كتبوا عن الثورة الفرنسية وصوروها على انها كانت بعيدة الآثر في الفكر العربي الاسلامى دون أن يذكروا أنها استمدت وجودها منه أصلا ، ومن الحق أن يقال أن كتابات أدبائنا عن الثورة الفرنسية إنها كانت تحاول أن تصور عظمة فرنسا وتاخر العرب والمسلمين لتلقي ظلا من التبعتة والاعجاب بالغرب والولاء الفكرى م ٨ ـ الشبهات والاخطاء الشائعة

والسياسى دونأن يعرف هؤلاء أبعاد الهدف الذى اتخذوا مخدوعين كمخالب قطط 4 ، ذلك الهدف هو أعطاء الثورة الفرنسية مسحة قداسة حتى تخذفى بواعثها الجقيقية التي كان من وراثها اليهود .

ذلك أن ماحققته الثورة الفرنسية باعتراف قطب من كناب فرنسا هو حوستاف لوبون وكان سيتحقق طبيعياً دون قيام هذه الثورة، ولكن الهدف من الثورة في تقدير الإنجاكان في أن يصل اليهود إلى مقاليد الإدوار السياسية ومكان الصدارة ليس في فرنسا وحدها في أورباجيها، وإذا كانت مبادى والثورة الفرنسية كانت ذات أثر في العالم الاسلامي فان هذه المبادى وأساسا هي بضاعة الاسلام والعرب ولاضير من أن ترد إليهم، هذا مع التأكيد الواضح على أن ميثاقا لحقوق الإنسان قد وقعه أمراء المماليك في مصر الشعب بقيادة علمائه عام ١٧٩٧ حيث لم تمكن أثار الثورة الفرنسية قد وصلت إلى الشرق وقبل وصول الحلة الفرنسية عا وكدأن يقظة الشرق ونهضتة إنهاكانت مستمدة من أعماقه وأن الاحتكاك الغربي قد وسع الجوانب ولكنه لم يمكن المصدر الأول ولا الباحث الاسبق أو الوحيد .

# الجرح والتغديل

كان من أعظم ماقصد إليه مفكرو الاسلام فى سبيل توثيق «النص، وحمايته من هجوم خصوم الاسلام والغزو الفكرى هو أنشاء علم الجرح والتعديل أو علم أسماء الرجال وهو ميزان دقيق يـكشف خصائص الباحثين والثقاة بصفاتهم ويجعل من سواهم موضع الشك والريبة ومن ثم فلا يؤخذ العلم منهم.

وقد وصف المدكتور أسبرنجر هذا العلم بقوله :

لم تعرف أمة فى التاريخ ولاتوجد الآنعلى ظهر الارض أمة دققت لإختراع فن اسماء الرجال الذى نستطيع بفضله أن نقف على ترجمة خسهائة ألف ( نصف مليون ) من الرجال المسلمين ، وقد إلتزم المحدثون الصدق والصراحة فى دراسة هؤلاءالرجال وجميع ما يتصل بهم و ما يدل على تفوقهم و يقظتهم وأحتياطهم و تساهلهم.

ويمكن أن يسمى هذا العلم بعلم السكشف عن الصبهات، التى يدسها اعداء الفكر الاسلامى وخصومه ، والتي تحمل أحيانا طابعا بارعاً وظاهر امتقبلاو صياغة براقة ربما خفيت على البسطاء والغافلين عن خطر من لبسوا ثوب الاسلام وعملوا على هدمه من المداخل من اتباع المجوسية والباطنية والديانات القديمة والفلسفات الغنوصية والوثنية .

ومن هنا فقد حرص مفكرو الاسلام على وضع قواعد عامة لعلم المكشف عن الشبهات من شأنها أن تكشف هؤلاء الحقصوم وأن ترد الناس إلى الحقيقة وأن تفيم حصانة دائمة ويقظة مستمرة إزاء مثل هذه المحاولات في مواجهة هذه الشبهات.

وقد أصبح هذا المنهج الذى أصطنعه رجال الحديث من بعد ضروريا فى عنتلف بجالات الحياة الفرية العربية الاسلامية وذلك للكشف عن حقاتن الامور في حياة الباحثين والمفكرين ومعرفة اتجاهاتهم وهوياتهم وطوابعهم .

وقسد وجه حسلم الجرح والتعديل إهتمامه إلى عدة عناصر هامة في هذا الجال نهـا :

أولا ــ لابد من معرفة تاريخ الرجال وأهرائهم قبل معرفة أقوال الرجال . ثانياً ــ لابد من إلقاء نظرة شاملة على الامور ، لانظرة جزئية .

ثالثاً \_ كل قول يؤخذ منه ريتزك الا قول الرسول المعصوم صلى الله عليه وسلم .

رابعًا ــ العلم والمعرّفة ملك للناس جميعا ، أما الفكر والثقافة فرتبطان بالعقول والارواح ولكل فكر قيمه وأسسه ومفاهيمه .

خامساً \_ يرفض قول أصحاب البدع والأهواء .

سابِماً لَـ لايقبل رأى من لاتتوفرفيهم الثقة الاخلاقيةوالعدالة والـكرامة .

و إذا نحن راجعنا تاريخ المسكر الاسلامي و تطوره وجدناه قد واجة نوعين من التحدي .

( النوع الأول ) : التطور الانساني في قطاعه الافتى والرأسي ( ١ ) الأفقى مع تغير الازمنة ( ٢ ) والرأسي مع اختلاف البيئات .

(النوع الثانى): يتمثل فىالتحديات الحارجية المتمثلة فىالفلسفات والاديان والمذاهب القديمة التي تحاول فرض مفاهيمها وتفاليسهما. وقد حاولت هدفه التحديات هدم أو تدمير مفومات الفسكر الاسلامى، وقد تمثلت هذه التحديات فى دعوات أو حركات مختلفة: كالراوندية والبابكية والحرمية والمقنمة والباطنية وغيرها.

وقد أثارت هـذه الفرق عديدا من الشبهات والفضايا التي نقلتها من الاديان والفلسفات القديمة : كالمجوسية والزرادشتية والمانوية والمزدكية ، وذلك لمحـاولة

تغيير جوهر الفكر الاسلامى وتحويله عن قيمه الاساسية ، وقد أنصبت هذه التحريات على تحريف مفهوم التوحيد والنبوه وما وراء المادة والبعث والجزاء واثارت إلى جانب ذلك دعوات إلى الالحادوالا باحة، كاأثارت دعوات إلى الالحادوالا باحة، كاأثارت دعوات إلى الوثنية والتعطيل . كما أثارت قضية ظاهر الكلمات وباطنها وذلك يقصد قطع الصلة بين الممانى والدكلمات والباس العقائد الوثنية ثيابا اسلامية تهدف إلى زعزعة إيمان الناس فى الاسلام وأعادة بعث دياناتهم القديمة وإدخالها فى الاسلام .

وقد اسقطاع المفكرون المسلمون عن طريق علم السكشف عن الشبهات دخص كل هذه المفتريات بعد كشفها وكشف الدعاة عنها ومن ثم فشلت هذه الدعوة كما فشلت دعوات كثيرة من قبلها ومن بعدها .

#### الجبرية

حاول كتاب التغريب وصف الاسلام بالجبرية لموقفه من قضية القضاء والقدر، وفي ظل مرحلة الضعف التي مرت بالعالم الاسلامي، هذه المرحلة التي يحاول خصوم الاسلام عزو أسبابها إلى الاسلام، والواقع أن مفهوم القضاء والقدر مفهوم الاسلام عزو أسبابها إلى الاسلام، والواقع أن مفهوم القضاء والقدر مفهوم إيجان بناء وقد كان مصدر انتصار المسلين وقرتهم، وكان قوة دافعة في حياتهم فهو الذي حرضهم على أن يهبوا أرواحهم خالصة لله فلا مخشون الموت. ولفد فرق المسلمون دواما بين النوكل على الله مع العمل والحركة وبين النواكل ولقد كانت الشبهة التي يشيرها خصوم الاسلام دراما نتركز في القضاء على هذا الفرق الواضح،

ومن هنا كان . أصطلاح ، الجبرية التي أريد به أقرار مفهــــــيم التواكل والاستسلام للاقدار وهو غير ماعرفه الاسلام .

وقد انتشرت فكرة الجبرية فى القرون الآخـــيرة السابقة لحركة اليقظة الاسلامية المسدر، نتيجة لاننتشار مفهرم خاطىء جاء فى أطراء التصوف حـين تأثمر بالمذاهب الآغريقية والغنوصية الشرقية فيها يتصل بالقول بوحدة الوجود والحلول والاتحاد وغيرها من المفاهيم البعيدة عن جوهر الاسلام المطهوع أساساً بطابع الوحدانية الحالص.

وذلك فقد كانتأرلى بواعث حركةاليقظة الاسلامية التي إنبثقت من الجزيزة العربية والازهر قائمة على الترحيد وفي مراجبة خطر الجبرية التي ليست من أصول الاسلام . وإنما جاءت انحرافا عن مفهوم الاسلام الصحيح وأطلق على دعوات التواكل والاستسلام الاقدار على النحو الذي خاق شبهات عديدة حول موقف الاسلام الواضح إزاء العمل والمسئولية الفردية الى هي عماد مفوم الاسلام.

ومن الحق أن يقال أنه ليس فى مفهوم القدر الاسلامى مايميت شجاعة المسلم أو يؤدى إلىفتور همته،وأن هذا القدر مرادف لسنة الكون التى تهيمن على جميع أعمال الناس وقد اكب القرآن حرية الإنسان وتأثير إرادته فى عمل الحير والشر.

#### الجهاد

الجهاد فريضة من فرائض الاشلام الاساسية: تعنى حماية الفكرة والامة من عدوان المعتدى التأهب الدائم والاستعداد المتصل بحاية النفوس وإعدادها وحماية الشغور وحراستها ، وليس هو بمفهوم القتال والحرب إلانى حالة واحدة هى العدوان .

وتنمثل في آم القرآن الواضحة و وأعدوا لهم ما أستطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم ، فهو ليس قتالا ولا يـكون أبدأ عدوانا وإنما هوأرهاب وأشعار باليقظة الدئمة و د الذين كفروا لوتففلون عن اسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدة ، و والجهاد ، هو الركن السادس للاسلام فقد المر الشارع بالجهاد صونا لـكيان الآمة الاسلامية من أن الاعتداء الخارجي وحفظا لحدود الدول الاسلامية من أن يخترقها العدو ، وقدد أجمع الائمة على أنه فرض كفاية يجب على أهل كل ثغر أن بقات لموا من يليهيم من المسلمين .

ولكن كلمة والجهاد، في در إسات المستشرةين والمبشرين قد لقيت عنتا شديداً وأثيرت حولها الشبهات المختلفة ، وحوربت أعنف الحروب، وكانت آيات الجهاد في القرآن تلتى من الاستعار والتبشير ومائزال تلتى حربا عنيفة ، فقد كانت الدءوة إلى جهاد المستعمر عن طريق مفاهيم الاسلام من أخطر الاسلحة التي كاوهت بها الامة العربيسة النفوذ الاجنبي ، حتى لقد حرم المحتلون الفرنسيون في الجزائر تدريس ( الجهاد ) في آيات القرآن أو في أبواب الفقه .

وقد أنسع هذا المفهوم المنحرف فى الهند، فقامت دعوات أبدها الاستمار تفسر القرآن تفسيراً جديدا يؤول فيه مفهوم الجهاد بما لايناقض الوجود الاستعارى البريطانى غير أن أقطاب الاسلام ما لهثوا أن كشفوا هذه الحددة .

#### الحرية

للحرية فى كل فلسفة مفهوم . ولها فى الفكر العربى الاسلامى أر فى مفهوم وأحمق مضمون، فهى الحرية بمعناها الشامل القائم على حماية حريات الآخر نوعلى تقدير التبعة إلى جوار تقدير الحرية . وهى بمفهوم الشريعة الاسلامية . والقدرة على عمل كل شىء لايضر بالغير ، والحرية حريات :

- (١) فالحرية ضد الرق ، فبلا يـكون الإنسان ـ رجلا أو أمرأة ، مسترقاً أو عملوكا لغيره ، ولا تـكون الامة محتلة أو مستعبدة بل تملك حريتها :
- ( ٢ ) الحرية هي حق الدفاع عن النفس أمام القضاء (٣)حرية الرأى هي حق التفكير والحكم على الاشياء .
- (٤) الحرية فى التعليم فى مواجهة الجهل، والحرية فى التعليم حق للرجل والمرأة
  - ( ه ) الحريَّة في الاعتقاد والحريَّة في القول .
- (٦) حرية التملك ، وشريطة هذه الحريات كلها فى الاسلام أن لايسكون فيها طغيان على حربات الآخرين ، وقد كفل الاسلام حرية العقيدة ( لاإكراه في الدين ) ودعا إلى تحريز الفرد فكريا وتحريره منالرق الاجتماعي فوسع مناقد المعتق والحرية وحمر الرق فى أضيق نطاق ، محاولا تصفيته على التدريج ،

رأعتمد كرامة الإنسان قائمة على أساس الإخوة ، وجعل الاسلام الحرية السياسية قائمة على الشورى وجماع نظرة الفسكر الاسلامى فى الحرية هىأن الناس جميعاً ولدوا أحراراً ، لافضل لعربى على عجمي ولا لاسود على أبيض إلايالعمل النافع ، وما يراه فلاسفة اليسار من أن الحرية هى إلغاء استغلال الإنسان للإنسان هى جانب من جوانب مفهوم الحرية فى الاسلام والكنما ليست الحرية كلها ، وما يراه بعض فلاسفة الغرب من اطلاق الحرية بغير حدود فلايقبله الفكر الاسلامي لانه يراه دعوة إلى تحطم قم المجتمع الى تحميها الحرية .

ومفهوم التوحيد في الاصلام هو أعلى مفاهيم الحرية حيث تتحرو النفس

الإنسانية والعقل الانسانى من قيود الوانية وعبادة الفرد وللعبودية الحدير الآله الواحد الآكبر، وقد القت دعوة التوحيد أمام الانسانية الضوء الصادق فررتها من كل قيود العبودية: عبودية العقل والنفس وخلصتها من عبادة ما غير الله وفتحت الطريق أمامها إلى فهم الحقائق السكبرى.

فالحرية في مفهوم الاسلام هي ضد العبودية والرق والوثنية والظلم، وهي حرية الفرد والجتمع جميعا، ليست حرية المجتمع على حساب الفرد ولا حرية الفرد الممتاز على حساب المجتمع والجماهير، وهي حرية الفكر المنطلق في طريق الحق، إلى الاجتماد والابداع والتجديد، له أجر إذا خطأ وأجرين إذا أصاب، وهي حرية المتدين حيث ولا كراه، والعقل هو المنطلق والبرهان هو أداه الجدل والحوار، وكل مسلم يعود إلى الحق متى تبين له، حتى الرسول نفسه وهو المعصوم يقبل الحق ويعود إليه ولا يرى في ذلك ضيراً فالحتى أحق أن يتبع .

والاسلام ينمى على الذين يستخدمون الحرية من أجل الفرض الحاص ، أو الفايات الفردية ، وينمى على الذين يتبعون الرأى من غير أن يعرفوا ادلته ووجه الحق فيه ، ويأخذ عليهم أن يتمسكوا بالباطل متى استبان لهم الحق .

والاسلام أول مندعا إلى الحرية بمعنى التحرر من قيد الجهل والحرافة والتقليف في فهم الظواهر والاحداث .

## حرية الفكر

هناك قضية تئار بين آن وآخر يرددها بعض السكتاب ، هي أن حرية الفكر وجدت اضطهاداً خلال العصور المختلفة وفي بجال الاديان والامم المختلفة . وأن منكرين لفوا حتفهم من أجل حرية الفكر أو قول السكلة . وهذا القول على اطلافه لا يشرالحق، وإنما يستهدف اتهام المجتمع الاسلامي بانه عجز هن حماية المفكرين ، وأن شأنه في ذلك هو شأن المجتمع الأوربي وأنه خاصم حرية الفكر وارتكب من أجلها الاضطهاد والقتل، ويضمون أمثال السهر در دي والحلاج في بجال القتل وابن رشد في بجال المضطهدين، والحق أن حرية الفكر لم تمكن مصدر اضطهاد أو قتل في الاسلام على أي نحو من الانحاء أو وجه من الوجوه، وأن هنساك فارقا بعيدا بين ما واجه على أي نحو من الانحاء أو وجه من الوجوه، وأن هنساك فارقا بعيدا بين ما واجه جاليلو وسقراط وغيره من مفكري أرربا وما واجه أمثال الحلاج وأبن رشد .

أن المكنيسة والدين الغربي قد ضاق بحرية الفكر وبالمكشوف العلبية وضاق بمخالفيه فأقام لهم محاكم التفتيش ومذبحة بارتلبي وعقد عديدا من المحاكمات هذا معروف وثابت بوافع التاريخ، ليس هناك مجال لانكاره، أما في مجال الاسلام والمجتمع الاسلامي فلم يضار مسلم واحده مما بلغمن حرية الفكر وأطلاق المكلمة.

وأن الذين عرقبوا لم تسكن الكلمة هي سبب عقوبتهم ولمكنه كان التصرف الخاطي ، ولولا ثبوت اليقين باتصال السه ورى والحلاج باعداء المسلمين بحرضين أو متآمرين ، لما كانت محاكمتهم ، وأن الكلمة وحدها لم تمكن مصدر أضطهاد ، فقد بلغ غيرهم من حرية الفكر ماهو أشد جرأة دون أن يمسم أذى مز أمثال ابن عربي وأبي العلاء المعربي، والكن الاتهام بالنسبة السهر وردى والحلاج كان واضحا واكيداً فليست الكلمة هي التي قالتهم والكنها المؤامرة ، ولعد كان الاسلام سمحا في حرية الفكر التي كانت اساسا من أسسه وقاعدة من قواعده ، ومنها أستطاع العلماء المسلمون ان يصدروا في دراسة الفكر اليوناني والنوماني والفارسي والهندي وأن يصهر والنوماني والفارسي والهندي وأن يصهر والمناوم منه وفق مفهوم التوحيد ، وأن يرفضو اما يعارضه ، ولقد الطلق الاسلام

لدعاة الاديان الدَفاع عن عقائدهم وسمح لهم بالسجال والجدل في حرية كاملة كا حفظ لهم حرية العقيده وحرية العبادة .

فأذا ذكر أن رشد فان تحريق مؤلفاته لم يمكن خصومه للفكر تفسه ، ولكن الخصومة الشخصية بينه وبين وبين أمير الاندلس هي الني جرت عليه عقوبتة وأضطهاده ، فلم زالت أسباب الخصومة عادت لابن رشد ولمؤولفاته مكانها في نفس حياة ذلك الامير ومجتمعه ، ولم يكن الامي في هذا كله متصل باراء ابن رشد ولا بحرية الفكر نفسها من قريب أو من بعيد (١) .

وعلى الجلة فان المسلمين لم يضطهدوا أحداًولم يسفكوا دم أحد عقاباً له على الاشتغال بالعلم أو الفلسفة ، حيث لا اكراه فى الدين ، ومن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، وقد انتنى القتال بين المسلمين من أجل الاعتقاد ، كا عمد المسلمون الم التساهل مع أهل العلم والنظر من كل ملة ، وحيث لم يسمع فى تاريخ المسلمين بقتال وقع بين السلفيين أو الاشاعره والمعتزلة كاحدث بين البروتستانت والكاثوليك فى تاريخ أوربا ، وماكان يقع فى القسطنطية من سفك الدماء بين الارثوزكس والكاثرليك فى عهد القياصرة الرومانيين . بل أن أبر العلاء المعرى قال مالم يقدل بمثله فولتر وروسو، أرمات مع ذلك على فراشه ، ولم يرد فى الناريخ الاسلامى علماء يحرقون لاجل معتقداتهم وهم على قيد الحياة كما صنع الأوربيون فى ديوان علماء يحرقون لاجل معتقداتهم وهم على قيد الحياة كما صنع الأوربيون فى ديوان التفتيش فى أسبانيا ، وقد جاء ذلك نتيجه لتقدير المسلمين للمسلم ولاحترامهم للاخاء الديني أشد احترام ، وهم لا بكرون من أقر بالتوحيد وأن اختلف في الرأى والفروع .

وحرية الفكر في الاسلام إنماهي حربة شاملة، تشمل المسلم وغير المسلم، وهي مطلقة خالصة لوجه الحق وحده، فالمفكر المسلم يقول الحق ولو على أقرب الناس إليه وينصف من هو أهل للانصاف ولركان من غير ملته، وغير هذا مفهوم حرية الفكر في الغرب بشهادة جوستاف لوبون نفسه: الذي يقول: أن حرية الفكر في الغرب تختقي لدى الأوربي عندما يمتد يحثه إلى فكر العالم الاسلامي، فان

<sup>(</sup>١) راجع فصل ابن رشد في آخر هذا الكتاب.

المفوم الصليبي العميق الآثر في النفس الأوربية يجول دون الانصاف .

ومفهرم حرية الفكرفىالاسلام إنمايهدف إلى تحرير الإنسان من رق التقليد الاعمى وتربيته على استقلال الإرادة واحتقار التقليد والتبعية العمياء ، وتحريره من حبادة الاهواء ودعوته إلى الاقتناع بالدايل ، تحريره من الجهل والظن .

وقد نهىالاسلام عن التقليد الذي يقوم على العصبية الوراثية والنعرة الطائفية.

#### الخطيئة

والحظيئة الاصلية مصطلح غربي مسيحي ، له أبعادة في الفكر الغربي ، ويعنى مايسمونه الخطيئة التي ارتكبها أدم وورثها عنه البشر وعرتب عليها في تقديرهم مادعي بصلب المسيح فداءاً للبشر والكفيرا لهذه الخطيئة .

وقد كان هذا الانجاه مفهوما جديدا في المسيحية أعلنه أحد مفكرى المسيحية بعد المسيحية بعد المسيحية بعد المسيحية بعد المسيحي والاوربي جيماً وقامت من أجله معارك عديدة في عصر النهضة الأوربية ، وأصبح من بعد له تأثير كبير في الفكر الغربي وفي عقلية الاوربيين، ويعد في نظر بعض المؤرخين مصدراً لنشوء كثير من المدارس الإلحادية ، وقد تغلفل الصراع من أجل هـذه الفكرة في الآدب الفربي والفلسفة الغربية ، وفي كثير من النظريات السياسية الاوربية .

أما النكر الأسلامي فان هذا الاصطلاح لا يمثل شيئا معينا، ومفهوم الاسلام كما أوردة القرآن بالنسبة لآدم وعيسى واضح فليس فى عمل آدم ما يعمد خطيئة عامة شاملة للإنسانية كلها ، وإنمنا يقرر القرآن أن آدم عصا ربه فغوى ، ثم تاب طيه ربه فهدى ، والاسسلام بذلك يقرر عدم ورائة الخطيئة ، ويعتبر أن كل أمرى . بما كسب رمين ،

وألفاظ الصلب والخلاص والفداء والخطيئة ألفاظ ذات دلالة واضحة في الفكر الغربي المسيحي، ترتبط بهذا المعنى، والكنها لاتحمل مثل هذه الدلالات في الفكر الاسلامي وليس لها تاريخ أو أثر، والفكر الاسلامي بيكشف في هذا عن استقلاليته عن التأثر بما هو خارج عن عقيدته.

## الدولة الثيوقراطية

من الأخطاء التي ينسبها الغربيون للإسلام اتهامه بأنه أقام الدولة الثيوقراطية أد يدعو إلى إفامتها، وتعنى الدولة الثيوقراطية: الحكومة الدينية في المجتمع الغربي، ومن الحقائق الواضحة الآكيدة أن الإسلام لم يقم الدولة الثيوقراطية على المفهوم الذي عرفه البابوات في حكوماتهم، والدرلة في المفهوم الاسلامي تجعل جيبج المواطنيز متسارون أمام الفانون في الحقوق والواجبات ولسكل مواطن الحق في ارتقاء أعلى المناصب ما عدا منصب الرئيس، وحسرية العبادة في الدولة الإسلامية مكفولة لجميع المواطنين، والمبادى والاجتماعية في الدستور الآساسي توافق جميع الديانات وان احتوى بنوداً تشجع مو العقيدة الإسلامية دونما تميين للسلمين عن سواهم بمنافع خاصة، والإسسلام أسلوب صالح الحياة المكريمة تسوده الإصالة ويتفوق فيه الجموهر على المظهر.

ومفهوم الدولة الثيوقراطية (أى الدولة الدينية) لايقوم في العالم الاسلامي قط، إن الاسلام ليس عباده وتدين واسكنه أسلوب صلى المحياة السكريمة تسوده الإصالة ويتفوق فيه الجوهر على المظهر. والدولة البثوة راطية التي يتولى أمرها رجال الدين على المتعارف عليه في الفربلا توجد في الاسلام وشريعتة السمحاء لاتقر وجود مايسمي رجل الدين، والعلمانية والثيوقراطية لا وجود لها في الاسلام حيث في الدول الاسلامية يتسآوي المواطنون أمام القانون في الحقوق والواجبات وحيث حرية العبادة مسكفولة لجميع المواطنين على السواء.

ومن هنا فان مايردده دعاة التغريب من وصف الحـكومة الاسلامية بالدولة الثيوقراطية ليس صحيحا على اطلاقه ، حيث لاتوجد في الاسلام سلطة للـكهانة

ولم الحكن يوما أداة منأدرات الاستبداد على مط الحسكومات اليثوقراطية التى عرفت فى أوربا . وليس فى التوحيد بين السلطتين الدينية والدينوية فى الاسلام ما يؤدى إلى شىء من التضاوب ، فليس الاسلام حقائق روحية خالصة ، ذلك فيه ولكنه حقائق روحية ونفسية وإجتاعية .

## رجل الدين

كلمة ورجل الدين به كلمة غربيه وافدة يحاول الكتاب والمفكرون أن يطلقوها على العلماء المتخصصين فى دراسات المقائد والفقه والشريعه والتفسير، والذين تمكون دراساتهم فى الأغلب مستمدة من الماهد الاسلامية الخالصة : كالازهر والزيتونة والقرويين، والواقع أن الاسلام لايمترف بطبقة معينة يمكن أن تسمى رجال الدين لها نظام خاص ، أو حقوق معينة ، أو نفوذ من أى نوع، ولمكن هناك علماء متخصصون فى الدراسات الاسلامية والدينية .

ورجل الدين في الفرنسين يوصف بأنه (Relig uienx) ومعنى هذا الوصف أنه لايصلح لفهم أمور المعاش بسبب انقطاعه عن صحبة الناس.

وقد حاء هذا المفهوم فى الفكر الغربى نتيجة للتحديات التى واحبها الدين فى أوربا ، فى صراع الكنيسة مع العلم ، بما دعا العلماء والباحثين أن يضعوا الدين موضع الخصومة العنيفة ، حتى أن جميع الفلسفات النفسية والإجتماعية تهاجم الدين وهى لانقصد إلا مفهوم الدين فى المجتمع الغربى وليس المسيحية المنزلة .

ومن هنا كان اتهام رجل الدين بانه منفصل عن المجتمع . أما فى الاسلام فان عالم الدين (وليس رجل الدين ) ، له خبرة عميقة بالمجتمع وادواته ، ذلك لان الاسلام دين وزيادة ، فهو ايس قاصراً على العلاقة بين الإنسان والله بسل شاملا للعلاقة بين الناس والمجتمع .

## العلم والدين

أن كل ماية ال عن الصراع بين العلم والدين يقصدبه الصراع بين العلم التجريب والمسيحية الغربية ، أما بالنسبة للفكر الاسلامي فليس هناك صراع أو معضلة ما ، فقد ربط الاسلام بينه وبين العلم، بروابط عميقة ، والاسلام هو الذي دعا إلى حرية البحث وصراحة التفكير والتسامح الدبني ، فلم يناهض الاسلام العلم ، بل في احضانه تكامل الدين والعلم ، فالاسلام كا يقرر المثل الاعلى اقواعد الإيمان يقرر المثل الاعلى اقواعد الإيمان العمل ، ويربط بين العمل ، والاسلام لايقرر ماليس عليه دليل وبرهان ، ولايقرر المفاهم والافكار بمعزل عن العمل والتطبيق وإنما يرى المفاهم والافكار معزل عن العمل والتطبيق وإنما يرى المفاهم والافكار مقدماب دافعة لبناء حياة كاملة .

والعلم فى مفهوم الاسلام هو العلم المطلق، وليس العلم الدينى وحدة ولكن كل ما يتصل بالعلم من كيدياء وفلك و تـكنولوجيا وقد أطلق الاسلام كلـة العلم هلى كل نوع منه ولم يقصرها على نوع معين منه، وقد وردت مادة العلم فى القرآن بصورة تدعو إلى الـكشف والنظر و تـكررت ٨٩٠ مرة ومادة البيان وردت ٧٢٠ مرة ومادة البيان وردت ٧٢٠ مرة ومادة الـكابة و ٧٢ مرة، ومادة القرآء ٨٩٠ مرة ومادة الرأى ومادة العمل ١٣٠ مرة ومادة النظر ١٣٠ مرة، ومادة العمل ١٩٤ ومادة النظر ١٣٠ مرة، ومادة العمل ١٩٤ مرة ومادة العمل ١٩٤ مرة ومادة الفؤاد والقلب ١٩٤ مرة .

وأول كلمة نزات من القرآن هي وأقرا ، وأول قسم في القرآن كله، اقسم به الله سبحانه في ثانى آية نزلت بعدالام بالقراءة صدر بحروف من حروف الهجاء وكان بالقلم وما يسطرون ،

ونقول مع الاستاذ هبد العزيز جاويش أنهم إذا تحدثوا عن تاريخ الـنزاع بين العلم والدين فانمـا يأخذونه من غير تاريخنا وإذا ذكروا وضـــــــ السلطة بين أيدى رجال الدين فأنما يكلمون عن محيط غير محيطنا وماض غير ماضينا .

وليس فى تاريخ الاسلام أو الفكر الاسلامى مايشير إلى أن هناك مناهضة بين العلم والدين وقعت ، أو أن الدين ناهض العلم ، أن علما المفرب وجدوا فى كتبهم الدينية المقدسة ما يتعارض مع كشوفهم العلمية فخالفوها ، أما القرآن وهو كتاب المسلمين المقدس فليس فيه ما يخالف أو يختلف أو يتعارض مع رأى من أراء العلم والعلماء ، بل على العكس من ذلك أن كثيراً من النظريات العلمية الحديثة لها مدلول فى القرآن .

والدين بمفهوم العقائد له مجاله واسلوبه فى المعرفة، والعلم بمفهوم الكشف عن الطبيعة له مجاله وأسلوبه ولكن الاسلام يجمعهما معا ولا يجد هذاك تعارض حيث يحمع الاسلام فى منهج المعرفة بين أسلوب العقل وأسلوب القلب معا .

والاسلام هو الذي دفع المسلمين إلى ابتداع المنهج العلى النجريبي الذي قامت عليه الحضارة الحديثة .

## العقل العربي

جرى دعاة التغريب على أثارة الشماب حول العقل العربى، وإتهامه بالقصور ضمن نظرية السامية والارية التي تحاول أن تعلى من شأن العقل الأورو والغربي وحدى النظريات الني يتخذما الاستعار لتبرير وجوده ، ولحلق جو مرفقاتقدير والاعلاء للعقل الأوربي .

أما العقل العربى في ميزان الإنصاف فانه يختلف عن العقل الغربى، إذ يجمع بينالاصداد والاشباه فسيربط بينها في انسجام ، دون أن تتصارع أو تختلف، بينها يعجز العقل الغربي عن مثل هذا التوحيد ولايرى الاشيئا واحداً وصده ،

ومرجع ذلك أن الاسلام يقوم على التكامل والوسطية ، فيجمع بين الدين والدنيا ، والعقل والقلب والعلم والدين ، والروح والمادة .

ومن هنا كانت استطاعة العقل العربي توحيد الاصداد في انسجام: المسجد والقصروالسدوالمصنع، كما جمع بين العقل والطبيعة وبين الحكمة والشريعة.

والعقل فى مفهوم الفكر الاسلامى أساس صنحم ولكنه وحده عاجز عن أن يصل إلى كل الصواب وللمرفة فى البكر الاسلامى طريقان يجريان مماً. العقل والقلب، أما الإيمان التقليدى الموروث فهو مرفوض قطماً ، والعقل ليس مستقلا بالاحاطة بجميع المطالب ولا كاشف للفطاء فى جميع المعضلات ، وإن هناك حقائق لايدركها إلا القلب .

والعقل فى تقدير علماء المسلمين نور فى القلب يعرف الحق من الباظل والحنير من الشر والحمس من القبيح ، وقد حدد الآمام الغزالى حدود نطاق العقل وانكر الاعتماد عليه كلية فى إدراك الامرر الالهية ، وقد كان هذا المفهوم الاسلاى هو الذى جاوز بالفكر الاسلاى مرالة الغيبيات وأطل على النجربة، -بين انشأ المذهب العلمى التجريبي . فالمساءون هم الذين وضعوا فاعدة: (حرب واحكم) في مجال الطب والهلك والهندسة والدكيمياء .

## العروبة والاسلام

من اكثر المحاولات التغريبية خطرا ، تلك المحاولة التي تريد أن تصنى العروبة من مفهوم الاسلام وتفصل بين الاسلام والعروبة وذلك فى بطاق النظرية التي تقول بأن الدين ليس مقوما من مقرمات الدعوات القومية وكيفا يسكون الرأى فى هذه النظرية فان الاسلام ليس دينا بمفهوم اللاهوت القائم على العلاقة بين الله والإنسان وإنما الاسلام إلى جوار ذلك منهج حياة ونظام بحتمع وثقافة وحضارة .

ومن هذا فان علاقة الاسلام بالقرمية، أو علاقة الاسلام بالعروبة هى علاقة عيقة الجذور بعيدة المدى حيث أر تبطب منذطرير أر تباطا عضويا ، وما مقومات القومية من لغة و تاريخ فى مجال العروبة والاسلام يمكن الفصل فيما بينها فاللغة والتاريخ العربيين مر تبطين بالاسلام إر تباطا شاملا متصلا على مدى القرون الاربعة عشر وليس هذا قولما وانماهو قول بدض العلمانيين والنغربيين حيث لامفر من الاعتراف به ، بقول دكتور نبيه أمين فارس: أن تشابك الاسلام والعربية في التاريخ تشابكا عضريا متفاعلا حيث لابحال إلى فصل الواحدة هن الاخرى ، وهل كانت النهضة العربية الحديثة الا نياراً من النهضة الاسلامية في القرن التاسع عشر هذا بالاضافة إلى تشابك المفاهيم القومية والاسلامية وقوة النزعة الاسلامية في الجرامير .

ولقد كان منهرم الوحدة العربية منهوما اسلامي الجذور منذ بدأت حركة اليقظة ، ولم يمكن في الامكان غير ذلك ، غير أن الدعرة التغريبية وبحاولة القضاء على أصالة الفكر الاسلامي والثقافة العربية كانت دائما تحاول أن تفرع مفهوم القومية العربية من الاسلام وتجعله علمانيا خالصا بجرداً بينها لم تستطع القوميات في الغرب أن تنفسل عن مفاهيم المسيحية الغربيه التي هي بطبيعتها ليست إلا دينا لاهوتها خالصا، وقد جرت هذه المحاولة في الحركة الطورانية ، وفي العالم العربي حاولت بعض أحزاب الحركة العربية أن تتبني هذا المفهوم في محاولة خلق العربي حاولت بعض أحزاب الحركة العربية أن تتبني هذا المفهوم في محاولة خلق

قومية عربية علمانية على الطراز الذي عرفته تركيا من طريق الاتحاديين والماسونية ومر هنا فقد كانت ازمة الهرحدة العربية هي ذلك الجفاء بين الواقع وبين النظرية المستوردة الفلوصلحت للتطبيق في بيئات الغرب فهي لا تصلح للنطبيق في بيئة الفكر الاسلامي والثقافة العربية : وفي هذا المعني يقول (عيسي البندك) وهو مسيحي يفهم أعماق الروابط والعلاقات بين الاسلام والعروبة : وأن العربي مسلما أو مسيحيا يرتبط بالاسلام والعربية : اللغة التي يتكلم بها والاخلاق التي يقخلق بها والتقاليد التي يزاولها ، وما يعتز به من أباء وشهامة ومروءة وأننا نؤمن إيمانا قاطعاً بان كيان النصاري العرب جزء من كيان أخو انهم المسلمين، ويقول دكترر قاطعاً بان كيان النصاري العرب جزء من كيان أخو انهم المسلمين، ويقول دكترر عود عزى : الاسسلام مبدأ يخضع له جيرع العاملين في الميادين الاجتماعية والاقتصادية والسياسية في بلادنا مها كانت عقيدتهم

و عقيدة المسلمين أو المسيحيين أو اليهودونحلهم والملحدين ذلك أن بلادناقد غمرتها والاسلامية ، بالمعنى الذي نفهمه ويقول دكتورالسنهوري أنه في الاسلام إلى جانب الدين توجد المدنية والدين يؤمنون بتعاليم الدين هم المسلمون ، أما الذين ينتمون إلى الثقافة الاسلامية فهم أولئك الذين يضمهم هذا الوطن الاسلامي الدين ينتمون إلى الثقافة الاسلامية وجنسياتهم ونحلهم ليس المسلمون هم أصحاب الدكبير على ختلف أديانهم ومذاهبهم وجنسياتهم ونحلهم ليس المسلمون هم أصحاب الفكر الاسلامي والمتمى إلى الثقافة الاسلامية ولو كان غير مسلم ،

#### العصرية

من السكابات التى تتردد كثيرا كلمات العصرنه، والحداثه ، وهما بمعنى واحد، وتنجه في الغالب إلى بحرى الدعوة القائلة بتطور كل شى ، والتى تحاول أن تشق طريقها إلى بحال الاديان وخاصة الاسلام غافلة عن أن الفسكر الاسلامي يؤمن بالشباب والتطور معا: لا بالمتطور المطلق، الثبات القيم الاساسية المقائدية والتشريعية والاخلافية ثم التطور في التفاصيل والمسائل الفرعية بما يتفق مع المصور والبيئات وتحاول شبهات التغريب أن ترمى الاسلام وف كره بالتأخر تتيجة لحديدا المفهوم بينا هو في نظر العقل الراجج اسمى ما يمكن التوصل إليه في سبيل موازنة نواميس الفكر والمجتمع والحياة .

وهناك أصوات تقول بالدعوة إلى عصرنه الاسلام أى وضعه في بحــــــال التطور وهو مايستحيل على الف.كر الاسلامي تقبله في مجال القيم الثابته .

فالعصرية فكرة تغريبية خطيرة يراد بها لوى أعناق الأصول الاسلامية لتبرير الواقع الحضارى القائم بما فيسه من مخالفات ومعارضات لمفهوم الاسلام أو مفهوم الدين عامة ، وتجرى هذه الحاولة عن طريق مايطلق علية ، التأويل ،

فالمصرنة هي محاولة فرض مبادي، وأهداف غربية تحاول احتواء الفكر الاسلامي وجهله خاضما للواقع الغربي في قيمه ومذاهبه وفلسفانه ، في تجاهل ما بين الفكرين الاسلامي والغربي من خلاف و تباين عميق في قضايا كثيرة وأنه لاسبيل للمصرنة إلا بان يخضع الفكر الاسلامي للفكر الغربي ويتقبل اطاره وقيمه وهو مالا يمكن أن يجدث ومن الاستحالة أن يقع ، فللفكر الاسلامي باصوله القائمة على التوحيد كان دائما قادراً على أن يتقبل من الفكر البشري ويترك ، ولكنه لم يكن في وقت من الاوقات حتى في احلك فترات ضعفه بحيث يمكن أن ينصهر أو ينخضع أو يفقد مقوماته ، وقد استطاعت الفلسفة اليونانية أن تحتوى الديانة والفكر اليهودي ، ثم أحهوت الديانة والفكر المسيحي ولكنها حجزت عن أن

تحتوى الفكر الاسلام، الذى تاثر بها وأخذ منها ورفض ، واستطاع بعدصراح طويل أن يتحرر منها وأن يقيم منطقة ومقوماته مستمداً أصول ذلك كله من القرآن نفسه .

و إذا وقف الاسلام موقف والثبات، أمام محاولة أحتوائه أو صهره، كانذلك معناه فى نظر دعاة التغريب: الرجعية أو التمصب وهى عبارات لا يستطيع الحنوف منها أن يذل الاسلام وفكره للسيطرة الغربية ، وقد أيد كثير من المفكرين الغربين أن الاسلام والفكر الاسلامي والتاريخ الاسلامي واللغة العربية لا يمكن تفسيره في ضوء المذاهب الغربية العلمانية والمادية .

أما إذا كانت المصرنه بمنى دفع الاسلام والفكر الاسلامى والثقافة العربية إلى مواجهة الحياة المصرية والإلتقاء بالحضارة وبالفكر البشرى أخذا وعطاءا، فأن ذلك أمر لم يتآخر عنه الفكر الاسلامى يوما فقد كان دائما فكرا مفتوحا قادراعلى الاخذ والعطاء ، وأن له من جوانه المتطورة هايمكنه من الالنقاء بمختلف النظريات الحديثة البناءه التقدمية كا أنه قادر على أن يكتشف لهذه النظريات جذوراً فى اعماقه وفى قيمه الاساسية ، ولم يمكن الفكر الاسلامى بقيم الثبات فيه بعاجز يوما عن النظور والحركة والتقدم، بل أن هذه القيم الاساسية من عقيدة وشريعة واخملاق ، كانت هى أقوى الحوافز لاعطاء الحضارة قيمة السانية أعلى من مفهرمها المادى الحالص، ولسكن الإسلام ليس من شأنه أن يبرر انحراف أعلى من مفهر مها المادى الحالص، ولسكن الإسلام ليس من شأنه أن يبرر انحراف الفسكر الفرى أو الحضارة الفربية القائمة أو يقبل من مفاهيمها ما يختلف مع جوهر التوحيد، أو ينعارض مع أصوله القائمة على دحض الرباو الاباحة والالحاد والوثمنية .

لقد أستطاع الفكر الاسلاى أن يتحرو من أعظم قيدود الفكر الغربي وهي قيود الوثنيسة والعبودية لغير الله وحده وبذلك أطلق مفاهم الحرية والمدالة والانحاء والمساواة التي عجزت الحضاره الغربية والفكر الغربي المعاصر عن وضع حلول لها فباتت وسي دضلة العصر وازمة الإنسان، هذا فضلاهن أن جمع الإسلام بين الروح والماذة ، والعقل والقلب، والدنيا والآخرة ، قد أعطاه قيا عقليه ونفسية وسعت بحال إنسانية وسماحته وقضت على كثير من الصراعات والازمات وخاصة أزمات القلق والضياع التي يعانى منها الفكر الغربي، هذا فضلا عن أن التراث لاسلاى العرب ليس تراثا منفه لا أو بحداً أو متحفياً ، بل هو ميراث ملى وبالحيوية لم يتوقف عن التفاعل في المجتمع الاسلامي والفسكر الاسلامي خلال أربعة عشر قرمًا كاملة عن التفاعل في المجتمع الاسلامي والفسكر الاسلامي خلال أربعة عشر قرمًا كاملة

دون انفصال أو توقف وهو تراث بناء تقدمي ، ما ترال مفاهيمة قادرة على أعطاء البشرية خير ماتحتاج إليه ،

وليس فى مفهوم الفكر الاسلامى ــ استمداداً من قوماته وقرانينه التى تعطيه القدرة على التجدد من الداخل ــ ليس فيه جمود أو وثنية أو انحرافا أو صراعا وماتزال القيمة الاساسية للفكر الاسلامى حية متفاعلة قادرة على العطاء .

### العصور الوسطى

ما تزال كلمة العصور الوسطى فى إطلاقها تعنى الفترة ما بين القرن الخمامس الميلادى والقرن الخامس عشر الميلادى أيضا وهى الفترة التي سقطت فيها الحصارة الرومانية خلال عشرةقرون كاملة إلى أن بدأت حركة النهضة الأوربية (الرينسانس) وتحاول كتب الغرب أن تصف هذه الفترة بالعصور المظلمة وهذا المفهوم صحيح وصادق بالنسبة للعالم كله والفكر البشرى وصادق بالنسبة للعالم كله والفكر البشرى عامة . ذلك أنه خلال هذه الفترة ظهر الاسلام فى القرن السادس الميلادى واشرقت شمسه فعمت العالم كله وأمتدت من حدود الصين شرق إلى حدود فرنسا وقدمت للانسانية بحدداً قيم التوحيد والعدل والاخاء كمقومات لحضارة إنسانية كانت بعيدة المدى والآثر فى الحضارة البشرية وفى النهضة التى بزغت فى أوربا بعد ذلك .

لذلك فأن أطلاق القول بان فترة العصور الوسطى كانت فترة ظلام دامس، هو قول باطل، وهي محاولة لتجاه الله الاسلامي الزاهر، وذلك وفق أتجاه اللهكر الغربي الذي يحاول أن يربط بين الحضارة الرومانية المنهارة وبين الحضارة الاوربية الجديدة كانما ليس في العالم إلا أوربا وحدها.

ولذلك فان أطلاق كلمة العصور الوسطى على العالم كاه إنما هو أطلاق ظالم، فالعصورالوسطى المظلمة (نما كانت كذلك بالنسبة للفرب وحده، ولسكنها كانت مضيئة مشرقة بالنسبة للعالم الاسلامى (الهندوفارس والامة العربية والاندلس).

وتعبير العصور الوسطى تعبيرغربى ينطبق علىأوربا وحدها فقدسقطت هذه القارة فى الظلمات فترة ما بين سقوط الحضارة الرومانية وعصر الرنيسانس (النهضية) أما فى العالم الاسلامى فان هذه الفترة بالذات كانت الفترة الذهبية بالنسبة اللاسلام وحضارته .

فاذا أراد دعاة التغريب تعميم هذا المفهوم فابما يراه به انكار فصل الحضارة الاسلامية على العالم .

## عصر الانحطاط

حاول التغريب والفكر الاستمارى الغربى أن يصف مرحلة القرون الشلافة السابقة للقرن العشرين بانهاعصر الإنحطاط ،وهو تعبير قاس ظالم، وكان يمكن أن يطلق عليه عصر الصفف والمتخلف ولقد تجرى الشبهات باتخاذ إنتاج هذه المرحلة أسلوبا لمحاكمة الاسلام به، أو اتخاذه سندا لرمى الاسلام وفكره بالقصور والتخلف خاصة فيها يتعلق بظاهرة والجبرية ، الى سادت مفهوم الصوفية وأثرت على مفاهم الحياة والارادة الإنسانية ومن الحق أن يقال أن هذه المرحلة لهما وجوه ضعفها ولها وجوه قوتها .

أما وجوه الضعف فهي تأثر الفكر الاسلامي بالفلسفات الهندية والفارسية والمجوسية التي حلت مفاهيم معقدة مضطربة كوحدة الوجود والحلول والاتصاد وغيرها من المذاهب التي لاتنفق مع جوهر التوحيد؛

والمفروض أن يما كم الفكر الاسلامي إلى أصوله الأولى والى أنتاج أعلامه الرواد، ولايما كم إلىانتاج فترة الضعفوالجمود التي توقف فيها الابداع والتجديد والاجتهاد غلب طابع التقليد .

فالفكر الاسلامي في جوهره الاصيل مازال مضيئًا إيجـابيا مؤثرًا معطيًا للامم المختلفة والعصور التعددة دفعات النقدم والبناء والحيوية .

أما وجوه القرة فهى تتمثل في عملية والتجميع، التي قام بها المفكرون حيث ظهرت في هذه الفترة الموسوعات الادبهة والفنية والعقائدية المختلفة التي جمعت الآثار المختلفة الموزعة، وهي عملية رد فعل لما حدث نقيجة الغزو الصليبي والتترى من حرق وتدمير آثار الفكر العربي الاسلامي فقد حمد العلماء والادباء إلى عملية التجميع كوسيلة لمقاومة فناء الفكر الاسلامي وهو عمل نافع إيجابي يدل على القوة لا على الضعف وأن وجه إليه النقد بان لم يحرر من وجهة التنسيق الفني أو التحقيق العلمي و لمكن التقدير المنه ف لاخطار هذه الفترة و ظروفها من شأنه أن ينصف العاملين في هذه المرحلة ويقدر لهم هذا الجهد على أطلاقه .

## علة تأخر المسلمين

تمددت أبحاث المفكرين المسلين فى السنوات الاخرة حول وهلة، تأخر المسلين و تمددت ارائهم فى ذلك، و لـكنها أجمعت على شىء واحد، ذلك هو أن للمسلين منهجا فـكريا واجتماعيا استمدوه من القرآن الـكريم وأن هـذا المنهج هو سرنجاحهم وظفرهم وإتساع ملـكهم، وفيه تـكن قوتهم الحقيقية.

ويدور هذا المنهج حول التوحيد ، والعدل ، والإهداد بالقوة يرهبون بها خصومهم ، وبالجهاد يوجهون به من يعتدى عليهم ، مع الاستمساك بالحق ، ودون الاعتماد على مشورة الغير ، والنهى عن إتخاذ بطانة منغيرهم ، ولقد مضى المسلمون على هذا النهج فانتصروا وعزوا ، فلما انصرفوا عنه وقصروا فيسهذلوا وضعفوا وكلما عادوا إليه عادت إليهم العزة والسيادة.

واليوم وهم يراجعون أنفسهم فى ظل تحديات الاستعار والغزو السياسى والاجتماعى والثقافى ، يتقدم إليهم كثيرون من غيرهم بناصحونهم بالباطل ، ويكتمون عنهم سر قوتهم ويردونهم عن طريقهم ، بل ربما ذهب هؤلاء الحصوم إلى اتهام الاسلام نفسة بانه هو مصدر ضعف المسلين .

وربما قام هذا الاتهام على النظر فى واقع السلمين اليوم وهو ليس من الإسلام فى شىء ، وربما كان هذا الاتهام تعصبا وضغنا على العرب والمسلمين حتى لا يمودوا إلى مصادر قوتهم ، وليس من شك أن الإسلام محجوب اليوم بالمسلمين وإن ما يحياه المسلمون اليوم ليس هو الاسلام ولدكنه التقليد والمتابعة ، فالمغلوب مولع دائما فى الاقتداء بالغالب ، ولدكن المسلمين لم يقبلوا التبعية ، وأكدوا رفعنهم لها أيا كان مصدرها وهم الآن على أبواب الرشد الفكرى ، وقد جربوا مذاهب الفرب التى فرضها عليهم نفوذه فلم يحقق لهم النصر أو السيادة ، وهم لابد عائدون إلى قيمهم ومفاهيمهم الاصلية يستمدون منها وسائلهم فى مقاومة الغزاة وإقامة الحق .

#### الغيبيات

هناك عالمان: عالم الشهادة المسكشوف الواضح الذي نراه بالمعين وادرسه بال قل والتجربة من خلال الآنابيق والمعايير العلميه وهو ما يسمونه المحسوس وهذك عالم الغيب الخني الذي لا نعرفه بالعلم ولكن بالوحى والإيمان والبصيرة وهدتنا إليه أديان السماء ، وقد جرت بعض الفلسفات منذ قديم إلى إنكار عالم الغيب والطعن في وجوده ، ومن ثم فهي تشك في الآلوهية والنبوة والوحى والآديان والسكتب ، ومن ثم تشك أيضاً في البعث والجواء .

و آدكان العلم يجرى مع الفلسفة في هذا الطريق إلى أن تحطمت الذرة ، وتبين أن مفاهيم الذرة كلها تتصل بالصوء والنور، وهما من عالم الذيب ، فآب العلم أوأوشك إلى اليقين و بقيت الفلسفة المادية تنير الشكوك والشبهات من أجل إاراو مفاهيم هدامة ترمى بها إلى تدمير المجتمعات وسيطرة نفوذ الاستعاد والصهيونية .

وإذا كان الانسان روح ومادة ، فلا بد أن يكون جامعاً للغيب والشهادة في تركيبه وكيانه ، ولما كان الانسان هو سيد الكائنات تحت حكم الله فقد أوتى المقل وعلى أساسه تقوم المسئولية الفردية والتبعة الاخلاقية ، ومن ثم فان الدنيا ليست هو الحياة ، ولما كانت التبعة مسئولية فقد كان لها جزاء ، ومن هنا يتقرر البعث والحساب والجنة والنار .

أن النفس الانسانية في فطرتها تؤمن بالدين وتؤمن بالقوة العليا القائمة وراء الحياة الطبيعة، هذه القوة الممثلة في الله الواحد الاحد، الذي أرسل رسله بالهدى ودين الحق .

ذلك هر النيب الذي لا يختلف فيه العلم والذي تعارضه الفلسفة المادية ، لانها تدعو إلى هدف واضح خطير ، ولا تعتمد على أسلوب المعرفة الحقة القائم على العقل والوجدان .

### الفلكلور

كانحوالدعوة إلى (الفلسكلور) في السنوات الآخيرة تستمد وجودها من الإيمان بالتراث الشمى، تراث الآمم القديم الذي يعطى صورة نفسيتها ومزاجها وطوابعها الاجتاعية . غير أن الدعوة إلى الفاكلور قد شابتها أهداف وغايات المحوفت بها عن هدفها النبيل وغايتها الحقة . فقد اتخذت وسيلة لإذاعة العاميات وجمع الازجال والمواويل والامثلة العامية على نحو أراد به دعلة التغريب والغزو الثقافي أن يثبتوا أن العامية ليست لهجة والمكنها لغة ، واتخذوا من ذلك سلاحا المارضة الفصحي وأضعافها وتغليب العاميات عليها .

ولقد بدأت حركة الفلكاور على أيدى المبشرين ودعاة التغريب الذين حلوا لواء الدعوة إلى العامية واللغة المحسكية في عاولة لاقصاء الفصحى: لغة القرآن عن مكان الصدارة، وتعزيز العامية في كل قطر وبلد، مستهدفين تفكيك وحدة الامة العربية وأبعادها عن مستوى بلاغة القرآن وآدابه .

كاعمدت دعوة الفلكاور إلى استحياء الماضى القديم الوثنى البائد ، من وراء عصر الإسلام ، فهى قد ارتبطت بالفرعونية فى مصر ، وبالفينيقية فى لبنان وكانت تعاول بذلك إحياء فيم ماتت وانهت ، وتقاليد ومظاهر وأعياد عرفها الامه العربية فى وثنيتها ثم تحررت ممها مع ظهور الإسلام ، ولم تعدمرة أخرى إليها ، وقد جاءها الإسلام بالتوحيد الخاص فقضى على هذه الحضريات القديمة البائدة إلى تتعارض اليوم مع الثقافة والقيم جميعاً .

ولقد جرى الفلكلور اليوم في مجارى ثلاث كاما بعبدة عن جوهر ذاتية الآمة ومزاجها النفسى ، إما باحياء الوثنيات الفرعونية أو العادات الجاهلية العربية أو الوثنيات الاغريقية. وهذه الثلاث لا تتمل مطلقاً بحقيقة الآمه العربية التحررت منذ خسة عشر قرناً من هذه الطقوس والوثنيات.

## الفكر أم العنصر

فى العصر الحديث علا صوت المناصر والاجناس والعروق والدماء ، وجرت الدعوة إلى القوميات ، وكانت أوربا هى ألى فتحت هذا الطريق حين خرجت من نفوذ الكنيسة إلى القوميات المختلفة .

و لقد كانت الدعوة إلى الوحدة العربيه دعوة عافة عن ذلك تماماً ، متحررة من طابع الاقلية أو التعصب للجنس أو إقامة حواء الخصومة والخلاف مع القومى .

ذلك أن الامم العربية والفارسية والتركية والهندية ، قد جمعتها إلى أحقاب طويلة ، وحدة فسكر ، أساسها الإسلام ومادتها القرآن وقوامها اللغة العربيه التي حلت الفسكر الاسلامي إلى العالمين .

وقد كان هذا الفسكر إسلامياً ولم يكن عنصرياً ، استمد وجوده من واقع المسلمين ومن تلك البوتفة الروحية والنفسية التى انصهرت فيها ألاجناس جميعاً وتوحدت على تعالم واحدة قوامها الاسلام والنبوة والعدل والتوحيد .

ومن هذا فان ذلك التساؤل الذي يثار في باب الشبهات بين حين وحين حين يقال: حضارة عربية أم حضارة إسلاميه، وفكر عربي ام فكر إسلامي، أو أن الغزالي كان فارسيا والفارابي كان تركيا والكندى كان عربيا أو ابن اخلدون كان مغربيا، فالحقيقة أن هؤلاء جميعاً لم يكونوا يصدرون عن هنصر أو دم أو جنس جين كتبوا ذلك الفكر . وإنما كانوا منصهرين في بوققة الفكر الذي من منهات العصبية أو صنعه الاسلام وقام عليه القرآن والذي لم يكن به شبه من شهات العصبية أو العرق . وإنما كان استمداداً مَن مفهوم التوحيد والعدل الذي جاء بة محمد صلى الله وسلم إلى الناس كافة .

#### القيم

تعبير حديث مشتق من قيم الشيء ، ومن القيمة ، رهو اصطلاح اقتصادی ولكنه هم فأصبح يوني الآحس الى يستند إليها فى كل ما تصدر الآمم والآفراد من أقوالوأفعال، وهو يستعمل بمني المميار الذي يقاس به الجهدالإنسافي في أي رمان ومكان ، تقاس به الحيم الآساسية : روحية ومادية ، أو عقلية و نفسية ،أو أخلافية وأباحية ، والقيم الآن هي مجال الصراع بين الحصارات والثقافات المختلمة ، فالحضارة الإسلامية والثقافة العربية تؤمن بالقيم الإنسانية المتكاملة فى مجال الروح والمادة بينها تحاول النظريات المستحدثة أن تقصر القيم على الجوانب المادية والمعقلية فى مجال الإطلاق والاباحة وذلك بدعوى أن المصر والحداثة كلها أصبحت نلق ظلا على القيم الاخلاقية والروحية ومن الحق أن يقال أن القيم تتبع الإلسان نفسه فاذا كان الإنسان روح وعقل ، ومادة ونفس ، فان القيم تكون كذلك ، وما دام الانسان لا يمكن أن يكون مادة خالصة فكذلك القيم التي ترتبط وجوده وكيانه .

أن مفهوم النقدم ومفهوم الحضارة من شأنه أن يصرف عن الانسان كل ما يحطم شخصيته ، أو بدمر كيامه وأن يحرره من ربقة الخرافات وسيطرة الجهل، أما مفهوم المذاهب المدمرة التي أخذت تسيطر على الفكر الغربي في السنوات الآخيرة سواء في مجال علم النفس ، أو في مجال مفاهيم التربية أو في مجال الفلسفات فأ مما هي ثمرة المجتمع الغربي نفسه ، ولها امتداداتها للفلسفات اليو تانية والوثنيات الا فريقية والقيم الهيلسفية التي تستهدف التحرر من قيود الآخلاق والانطلاق في عيادة الآجساد ،

وهذه المفاهيم غريبة كل الغرابة على الفدكر الاسلامي والثقافة العربية ولذلك فانها حين تحاول أن نغرو قيمنا تجد صعوبه بالغة فى تقبلها لانها تتعارض مع قيمنا الاساسية ومكرنات شخصيتنا وجوهر روحنا ومزاجنا وطبيعتنا .

وإذا كانت للثفافات الغربية قد عزلت الدين عن منهج حياتها وفكرها

ومجتمعها بعد أن وجدته معوقاً لها عن الحرية أو النهضة أو الحركة فان الامر يختلف بالنسبة لعالمنا وأمتنا ، حيث يمترف الاسلام بالزعات البشرية وفى مقدمتها الجنس وبعالجها علاج المواجهة والصراحة ولا يقمعها قماً ، ولا يطلقها إطلاقاً:

وحين يقع (الغرب: فمكره وتجتمعه) في صراع بين الفردية والجماعية يقف الفكر الاسلاى موقف التكامل والنوازن بين الفردية والجماعية جامعاً بينهما

فالدين في مفهوم الفكر الاسلامي ليس قيمة رجعية أو متخلفة أد جامدة ، ولكنها قيمة حيه ذات فاعلية رحاجز نفسي عظيم في مواجهه أخطار الحياة وتحديات الاباحة وعامل من عرامل التوازن النفسي والتكامل البشرى ، وضوا بطه الاخلاقية من أسباب الايجابية والقوة .

قالفكر الاسلاى والثقافة العربية لا ترى رأى الغرب فى أن المادة وحدها هى معيار القيم ، وإنما تراها متصلة بالانسان دوجوده وكيانه ، فالانسان هو معيار القيم لا العلم ولا المادة ،والإنسان مادة وروح، ومن هنا فانها تربط بينهما فى توافق وتناسق وتوازن إيجابى بناء .

ومن حق الفكر الاسلامي أن يرى أن القيم المادية وحدها لاتحقق نمو الشخصية ولا اكتالها وأن القيم المتكاملة هي العامل الأول في دفع الامم لملى النجاح والتقدم .

والقيم فى مفهوم الفكر الاسلامى لا تتصل بالبيئة وحدها ، ولا نتغير بتغير الظروف والبيئات ، وإنما هى قيم ثابتة أساسية مع كل الظروف وقيم أخرى متغيرة مع الاحداث والظروف والبيئات أما الفيم الثابتة فهى القيم المتصلة بالمقائد والاخلاق والشرائع وقوامها التوحيد والآخاء والحرية والحق والعدل ، أما ما عدا ذلك من الفيم في نها تخضع للبيئات والزمن ضموراً وانساعاً والقيم فى صميمها إنسانية ودافعة إلى العطاء والرحمة وقد أثررت شبهات حرل مفهوم الفكر الاسلامي للقيم حين وصف بأنه فكر روحى ومادى ) وأنه لم يغفل من حسابه المادة بل على العكس أفر القيم الدنه وية وطالب الناس بالاقبال عليها من حسابه المادة بل على العكس أفر القيم الدنه وية وطالب الناس بالاقبال عليها

وبين أهمية بناء الحياة والعمران فأمر بالزراج والشراب والزينة والطمام ولكنه طالب فى نفس الوقت بعدم الاسراف فها والنظر إلى التقدم على أنه ليس تقدماً مادياً شاملاً ، وبذلك فإن المادة لا تتقدم القيم الروحية ولا تحميمها .

وأتبع فما أتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا ، .

بلى أن الفكر الإسلامى يسمو بالقيم المـادية ويحولها إلى قيم إفسانية متجاوباً مع طبيعة الإنسان التى تشكون من جسم وروح .

ولا شك أن التقسيم الغربي للقيم وإعلاء الماديات منها إنما جاء استمداداً من الفكر اليوناني الذي قسم الناس إلى سادة وعييد ، والسادة لهم الحسكم والرئاسة والعبيد الإنتاج المادي ، وقد هرف الفرس نفس هذا التقييم حين دانوا بالهين أحدهما للخير والآخر للشر ، وكانت القيم عندهم مرتبطة باللذات والاستجابة الشهرات .

وجاءت المسيحية الغربية معارضة تماماً لليونانية والفارسية حين دهت إلى الزهد واحتقار المادة ، وانصراف الإنسان عن الملذات والعكوف في الاديرة والتكفير عن ما وصف بأنه خطيئة الإنسان ثم جاء الإسلام فصحح المفاهيم وعدل الموازين حين دعا إلى التوحيد والتقوى والكرامة الإنسانية ونادى بالحرية والعمل ودعا إلى السلام والعدل وهع بين قوى الدنيا والاخرة ، ووازن وجمع ونسق بين القوى المادية والقيم الروحية في وحدة تؤدى إلى التوسط والاعتدال في تحقيق مطالب الجسم ومطالب الروح.

ومن أبرز قيم الاسلام الحرية فى الاختيار وما يتبعها من مصدّولية وجراء، بما يحقى للإنسان الإرادة المطلقة فى النرجيح بين الشر والحنير على النحو الذى يجعله مختاراً مسدّولاً، مسدّولية حرة، وهى من أعظم القيم التي تعطى الانسان كفاءة فى الإرادة والتحرر من أغلال الآخرين واستمبادهم له، فضلاً عن تحرره من أسر الشهوات ومن سيطرة المال والجاه والناس جميعاً.

# القــديم

ثيرى المحاولات التغربية إلى دعوتنا - نمن وحدنا العرب والمسلمون - إلى أزدراء التديم وكراهيته بل ويسارع فيقدم لها الشبهات التي تحمل طابع السخرية والاحتفار لهذا القديم، ولكنه مع الاسف يتناقض مع نفسه فلا يفعل ذلك مع القديم الغربي، بل على العكس من ذلك فهو يعلى من شأن القديم عنده، بل ويحاول أن يعلى من شأن القديم المخاص به عندنا فهو يدعونا إلى الادب الاغريق ويحيط الدراسات الهلينية بهالة من الفخر، ويحساول أن يربط بينا وبين اليونائية واللاتينية، وتقرر الايحياث والدراسات التاريخية أن الغرب لم يجدد نفسة ولم يدخل عصر النهضة إلا من طريق البعث والاحياء للاغريقيات واللاتينيات، فلما أذن هذا التنكر إلراثنا وقد يمنا ، ونحن نؤمن أن أى أمة لاتستطيع أرب ندخل عصر النهضة إلا عن أساس أحياء قد يمها والارتباط به ، ومن عجب أن الغرب قد أحيا تراثا انفصل عنه ألف سنه ، والصهونية أحيت لغة أنفصلت عنها الغرب قد أحيا تراثنا الذى لم الفي سنة ، وليكن المقابيس تختلف إذا جاءت للحكم على قديمنا وتراثنا الذى لم ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستم على عالم غربي ينفصل عن أمتنا عن التحديث عن التهديم :

د أن من أقوى الموثرات التي تحفظ الثبات الاجتماعي وتحول دون تحلله تلك الصفة التي نبغضها : صفة الجود على القديم ، لا بل نقول أن العداء الصارخ الذي تقابل به الجماعات الانسانية كل الفكرات الجديدة لمن أخص تلك المؤثرات، وهذه الصفات بمشابة الكور المتلظية نيرانه ، والتي بدونه لاتستطيع أن تفصل بين المعدن الصحيح والفضلات الرائمة ، وهي التي تحمي الجسم الاجتماعي من أن يقرك معرضا لتغيرات تجريبية فجائية غير مقيدة آنا ، أو بالغية أقصى الضرر أنا اخر ، .

ويؤكد الباحثون أن الأمم الناهضة توازن بين روح القديم وروح الجديد وثبنى الجديد على أساس من القديم ، وتجدد من القديم ما هو صال وإيجابي

م ١٠ ـ الشيهات والإخطاء الشائعة

وترفض من الجديد ماهو غير صالح أو إبجابي أو يتفق مع كيانهـا ومزاجها وطابعها . وأن الدعوة إلى قطيعة القديم ، كالدعوة إلى تقبل كل جديد ، وكلاهما معارض لناموس الوجود وسنة الحياة التي تبنى الجديد من مادة القديم .

فالتوازن بين القديم والحديث هو طابع النهضة الآصيلة ، فاذا أهمل القديم ضاعت مقرمات الآمة وتعرض كيانها للخطر ، واهتزت شخصيتها ، وباتت معرضة لحظر الاحتلال ، وأن كل دعوة إلى أنكار القديم إنما هي دعوة العدو ، والمستعمر ، وكل طابع في هدم هذه الآمة، والعمل على إفناء وجودها ، ولوكانت الآمة العربية حرة لاستطاعت أن تقف موقف الانصاف من تراثها ، ولكنها واقعة تحت عواصف شديدة من الغزو الثقافي ودعوات التغريب المنبعثة من داخل الآمة نفسها، ومصدرها معاهد الارساليات التبشرية التي تحاول أن تخرم أهداف المستعمر والنفوذ الآجي ،

ونحن نحاول أن نجد مثل هذه الدعوة إلى تدمير القديم وسحقه والتشكيك في أداب الأمم الغربية فلا نجد ، وإنما نجد عكس ذلك ، حرصا شديداً واستهانة في الربط بين القديم والجديد، وبين التراث والواقع الحي .

## الكتب الصفراء

أطلقت عبارة (الكتب الصفراء) على كتب التراث العزبي الإسلامي لانها كانت مطبوعة في العصور الاخيرة على الورق ذي المون الاصفر، بيد أن هذه التسمية إنماكانت محاولة للسخرية بهذا المون من الكتب وتحقيراً له ، بينها تمثل الكتب الصفراء عملا بحيداً بالغ الاهمية في تاريخ الحصارة الإسلامية والفكر الانساني .

ولقد كانت هذه الكنب الصفراء مصدر تنافس خطير بين الغربيين الدين نقلوها إلى بلادهم وكانت مصدراً للنهضة العلية والفكرية المعاصرة ، بل لقد بذل المستعمرون منذ وردوا العالم الاسلامي جهودا صخمة في الحصول على الوف المخطوطات والكتب المدفونة في المساجد القديمة ونقلوها حي عمرت بها مكتبات لندن وباريس وبرلين ولندن .

ولقد جهل المسلمون والعرب قدر هذه الثروة الضخمة وتحاموها فترة طويلة تحت ضغط الدعوات المضللة التي كانت تدعوهم إلى النظر إليها بعين الاحتقار، إذاء المؤلفات الغربية الحديثة الباهرة المظهر، ولكنهم عادوا من بعد إلى إيمان عميق بتراثهم وانتقل كثير من أعلامهم إلى خزائن الكنب الغربية يصورون هذه المؤلفات وينقلونها إلى وطنها مرة أخرى.

ولقد حوت هذه الكتب الصفراء درراً من العلم والفكر ، وخاصة كتب الفقهاء التي ضمت عشرات من حلول القضايا والمعضلات وكتب التاريخ التي جمعت مثات المواقف وتراجم الابطال وكتب المكيمياء والطب والعلوم الطبيعية المختلفة التي قامت عليها نهضة أوربا الحديثة والتي كشفت للغربيين وأصول المنهج العلمي التجربي الاسلاى ،

وما تزال هذه الكتب الصفراء مرجعاً ثراً للسلمين والعالم كله ، بما حوت من تراث ضخم حي ، لم يستطع المعاضرون استيعابه والانتفاع به .

#### كتب المحاضرات

فى فترة من فترات التاريخ الاسلامى ، استشرت كتب المحاضرات الى جمعت ما تجمع لدى العرب والمسلمين من أساطير الأمم السابقسة ورواياتها وخرافاتها وشعرها وحكمهاوقد بدأ ذلك على أنه تراث يكشف للسلمين علامات فكرهم الاصيل المستمدمن القرآن والتوحيد، وبين الفوارق البعيدة بين التوحيد والوثنية ، وبين العلم القائم على العتل ، وبين الخرافات والاوهام .

غير أنه فى خلال مراحل الضعف التى مرت بتاريخ المسلمين ومع ضغط قوى الغزو الاجنبية من بجوسية وباطنيسة ودعاة الفلسفة اليونانية ، وجمعت هـذه الاساطير والخرافات وشكلت تياراً ليس هو من الفكر الاسلامي الاصيل ولسكنه من الدخائل وإضافات التقليد والابتداع .

ولقد حرص كثير من الباحثين المنصفين على الإشارة إلى هدده الاثار والكشف عن أخطائها وسمومها ، وحذروا من إعتبارها مراجع أصيلة ، أو معادر سليمة ، غير أنه في خلال يقظة الفكر العربي الحديث ، لم يلبث دعاة الغزو الثقافي والتغريب أن عملوا على من أحياء هذه الكتب إعادة إذاعتها من جديدووضعها أمام الباحثين على أنها مصادر يرجع اليها ، ومن ذلك ألف ليلة والاغاني وكليلة ودمنه ورسائل إخوان الصفا وغيرها ، ولقد اعتمد الدكتور طهحسين في كثير من مؤلفاته على هذه السكتب وكان من العاملين على إعادة ظبعها ونشرها والتعريف مها .

كاعمل على احياء كثير من الاساطير التى أحاطت بالسيرة النبوية وحياة المسلمين فى العصر الاول وضمنها كتابه (على هامش السيرة) ، هذا بالاضافة الى دعواه المبطلة فى القول بان القرن الثانى كان عصر شك وبجون اعتماداً على نصوص استخرجها من كتاب الاغانى الذى لم يكن مؤلفاً ليكون مرجعاً تاريخياً أو علياً ولكنه كان من أعمال الترف والتسلية فى جمع شعر الاغانى وسير شعراءه.

ولا شك أن الباحث الثبت لا يتخذ من مثل هذه السكتب مراجع أساسية له.

## اللاتينية

جرت محاولات كثيرة في مطالع هذا القرن وفي ظل النفوذ الاجنبي إلى أعلاء شأن اللغة اللاتينية وفرضها للتدريس بجرار اللغة العربية واللغات الحديشة وكذلك إلى توجيه الاهتمام بالادب اللاتيني القـــديم . والمعروف أن اللغة اللاتينية قد هجرها أصحابها منذ وقت بعيد وإنها قد ماتت، ونشأت على أنقاضها أخات الفرنسية رالإيطالية والانجليزية الحديثة التي لايزيد عمرها على أربعائة عام .

ولقد حاول كثير من دعاة التغريب عقد المقارنة بين اللغة العربية والمغة اللاتينية والعجب من بتماء العربية بينها أنتهت اللاتينية وأنطوت صفحتها ، ولقد جرت المحاولات لاعلاء شأن اللهجات العامية في العالم العربي كمحاولة للقضاء على اللغة العربية الفصحى ولغة القرآن ، واحلال هذه العاميات مكانها، غير أن هذه المحاولات كلما باءت بالفشل فليست اللغة اللاتينية كاللغة العربية ، وإذا كانت اللغة اللاتينية لغة أمة وقد أنتهت بإنتهاء أمتها ، أما العربية فهي لغة أمة ولغة فكر ، وقد أرتبطت بالقرآن الكريم فأصبحت إلى جانب إنها لغة العرب الذين يبلغون مائة مليون فانها لغة المسلين الذين يبلغون سبعائة مليونا، فهي لغة فكره ولغة دينهم ولغة هذا التراث الاسلامي العربي الضخم ،الذي لاسبيل للعرب ولاالسلين إلى الاستغناء عنه .

أما اللغة اللاتينية فإنها لغة تاريخية تدرس اليوم من أجل أحياء نصوص الآدب اللانيني القديم، وربماكانت لها أهمية خاصة في دراسات الجامعات الغربية ولمكن أهميتها في دراسة الجامعات العربية قليل، ذلك أن الاداب اليونانية واللاتينية تختلف أختلافا واضحا مدع الآراب العربية والاسلامية في مقاصدها ومتوما تها، ولقد رفض المسلون في القديم ترجمة الاداب اللاتينية بينها ترجموا العلوم، ذلك لان اكل أمة أدبها المستمد من ذا تها والقائم على أساس مزاجها النفسي والاجتهاعي ولقد ترجمت كثير من أثار اللاتينية إلى العربية وحرص هؤلاء المترجمون على أذاعتها بكل وسيلة ولمكن الذاتية العربية رفعنتها وأحست بالفارق العميق بعين طابع النفس اللاتينية الوئني .

#### اللاهموت

أطلقت كلمة اللاهوت فى الاصطلاح المستعمل فى الكتابة العربية على مفهوم الدين الغربي، أى فيما تمثل العلاقة بين الله والناس،أو ما يطلق عليه فى مصطلحات الاسلام: العبادات .

ولما كان مفهوم الدين فى الفيكر الغربى قائم على هذا الجانب وحده ، فتمد وصف بإنه لاهوت، ومن هنا تبدو التفرقة الواضحة بين مفهوم الفكر الاسلام ومفهوم الفكر الغربى فالاسلام ليس دينا فحسب ، ولكنه دين ونظام مجتمع .

ذلك أن الاسلام لم يفصل بينعلاقة الإنسان بربه وعلاقته بالناس والمجتمع بل ها عنصرين متكاملين لاينفصلان .

أما فى الغرب فقد تلتى الأوربيون الدين المسيحى فى ظروف كانت الآمم قد أقامت مناهجها الاجتماعية على أساس الفلسفة اليونانية الوثنية، والقانون الرومانى ومن هنا فقد تقبلت أوربادين المسيحية كاطارجامع بين وصايا المسيحية وبين هذين التراثين ، ومن هنا بقى مفهوم الدين فى نظر المفكرين الغربيين قائما فى أساسه على الملاقة بين الله والإنسان، أما فيما يتعلق بالمجتمع فقد آثر الغربيون مناهج اليونان والرومان التي كانت سائدة فعلا .

أما فى العالم الإسلامى فقد بدأ الاسلام ببناء جماعة صاغها على مبادئه وظلت هذه الجاعة تنمو حتى شكلت المجتمع الاسلامى من خلاله مفاهيمه وقيمه ، ومن هنا فقد تكاملت فى مجتمعه عناصر الاسلام عن عقيدة وشريعة واخلاق ، ومن هنا اختلف مفهوم الفرب عن مفهوم الاسلام فى هذا الآمر ، وكأن لهذا الحلاف أثره البعيد فى فهم الغربيين للاسلام أو فى محاولة التغريبين تحويل المسلمين عن مذا المفهوم، ودعوتهم إلى قصر الاسلام على الجانب العقائدي أو اللاهوتى وحده وهو مالا يتفق ابدأ مع طبيعة الاسلام نفسه أو تركيب العقل العربي الاسلامى منذ خمية عشر قرنا .

# المنهج العلبي التجريبي

جاء الإسلام ديناً ومنهجاً إجتهاعياً ولقدكانت دعوته إلى العلم أبرز مناهجه ، فقد حث المسلمين على النظر فى الكون ، والسعى فى آفاق الارض ، واستخراج ثمرها ودعا إلى العلم ونادى بالبرهان والدليل ، وأقام الإنسان سيداً على الارض تحت حكم الله . فكان هذا هو منطلق المسلمين إلى النظر والبحث والعمل .

ومن هنا نشأ منهج المعرفة الإسلامى ذى الجناحين القائم على أساس العقل والبصيرة معاً، دون فصل أحدهما عن الآخر أو إعلائه، ومن هنا أخذ المسلمون علوم السابقين جميعاً فنظروا فيها شم صححوا ماكان فيها من أخطاء وأعادوا صياغة مناهجها بما يتفق مع روح الا لام وطبيعة المجتمع الاسلامى التي تختلف عن روح اليونان والاغربق الوثنى وعن مجتمسع الرومان العبودى ومن شم أفشأ المسلمون منهجهم العلمى التجريبي الذى تخطى المنهج الاغربق النظرى ، وتقدم في مجال الطب والفلك والعلوم الطبيعية والسكمائية على نحو حقق كثيراً من النتائج العلمية .

ثم كان أن تتلذ الغربيون على هذه المناهج فى جامعات قرطبة وأشبلية ونقلوها إلى أنجاء أوربا ثم سيطر الاوربيون على الاندلس وأخرجوا المسلمين و العرب من أوربا جمعاً ، وإستولوا على هذه المناهج والابحاث ، ثم امتدت أيديهم حتى حققت ثمرات العلم والحضارة العصرية .

غير أن الغربيين أنكروا فضل العرب والمسلمين على هذا العمل فترة طويلة، وظلوا أكثر من أربعائة عام يؤكدونأن المسلمين كانوا يعيشون القرون الوسطى، وأنهم لم يكونوا إلا نقلة للفسكر اليونانى ، غير أن أصوات منصفة لم تلبث أن ظهرت فى السنوات الآخيرة كشفت عن الحقائق واعترفت بفضل العرب والمسلمين، ليس فى مجال العلم والطب والمنهج التجربي وحده بل فى مختلف مجالات الفكر العالمي من تاريخ واجتاع وسياسة واقتصاد.

# المرأة وتحرير المرأة

كانت الدعوة إلى تحرير المرأة أساساً ثمرة من ثمار الدعوة الاسلامية ، فقد أعطى الاسلام للمرأة حقوقا فى مجال المجتمع والاقتصاد والعلم لم تمكن تعرفها أوربا إذ ذاك ، حيث كانت تعقد المؤتمرات فى الغرب للنظر فيما إذا كانت المرأة مخلوقا إنسانياً أم لا ، فى هذه الفترة بالذات كان مجد بن عبد الله ينادى فى قلب الجزيرة العربية بحرية المرأة ومكانتها ويعلن حقوقها الاجتماعية والاقتصادية التى منحها الاسلام .

وقد كتبت المرأة المسلمة فى ظل الاسلام صفحة ناصعة فى مختلف المجالات غير أن مرحلة الضعف والتخلف قد ألقت ظلها على المرأة وعلى المجتمع كله ، فانزوت المرأة ، ثم فرض عليها الجهل والحجاب ، فلما جاء الغرب جعل من بين أهدافه الاستمارية تدمير الاسرة وإخراج المرأة إلى الحياة وخلق أجواء من الحب والغرام والاثم ومحاولة تحرير المجتمع من قيم الغيرة والعرض والكرامة التى قدمها الاسلام للمرأة .

غير أن الاستمار لم يكن يستطع أن ينفذ برامجه الاعلى مراحل طويلة ، فكان من أبرز ماعمل لاذاعته : « القصة الغربية الآباحية ، فأغرى كثيراً من الكتاب الشوام بترجمة القصة فذاعت ذيوعاً شديداً ودخلت كل بيت وألقت إلى العذارى تلك النشوة الخيالية في صور من الاباحة والوهم ، فأثارت في النفوس ثائرة العذرية وألهبت في المشاعر عواطف الجنس وأغرقت البلاد بالاندية الليلية والراقصات والخور وأساليب الدعارة وأباحت البغاء وجعلت له أحياءاً خاصة و دا فعت عن وجوده :

ولقد حرص الغيورون على كشف مفاهيم الاسلام في تحرير المرأة ، هذا الغهم القائم على تعليم المرأة واشتغالها بالأعمال التى تناسب طبيعتها بعد دعم شخصيتها بتربية بيئنة قوامها القدوةالصالحة ، وبتعليم متخصص يدرس لها ماتحتاج إليه ولا يشغلها بمايشغل به الصبيان غير أن الاستعبار حال دون ذلك بإفسادالتعليم وبإفساد الملاسرة نفسها ، ومن هنا فقد كانت استغلت صيحة تحرير المرأة التى نادى بها بعض الكتاب ، في سبيل لتحقيق أهداف الاستعمار نفسه ، ولقد ركز المبشرون في تقاريرهم على تعليم المرأة في مدارش الارساليات الخاصة الداخلية واهتموا بتعليم أبناء السراه والامراء والقادة وقالت إحدى كبيرات المبشرات أن هذا التعليم هو أقرب طريق لهدم الاسرة المسلمة .

#### المحافظة

وصفت المحافظة، في الآدب العربي الحديث بأنها تقف في مقابل (التجديد)، وكان هذا خطأ متصوداً ومغالطة تغريبية خالصة، ذلك أن المحافظة ليست جموداً ولا تأخراً ولا رجعية إلى التقليد، ولكنها محاولة لايحاد الترابط الصحيح بين الخطوط المختلفة لشخصية المجتمع والفكر جميعاً.

فإن الدعوة إلى التجديد وحدها إنما تستهدف إخراج الفكر والمجتمع من مقوماتهما الاصيلة بينها الجود وحده هو دعوة إلى التوقف على النمو وكلاهما ليسا من الخير الدى تترقبه المجتمعات إبان النهضات .

و إنما يقرم النهضات على عوامل مختلفة قوامها المحافظة على القيم الاساسية الثابتة التى بنيت عليها الامة أساسا ثم تفتح الباب للجديد فتنظر فيه فى وعى ورشد، فتأخذ منه ما تراه صالحا لنموها وتجديد حياتها.

ولقد كانت تجارب الآمم جميعا من هذا النوع ، ولم نر أمة أصيلة التاريخ عميقة الجذور ذا بت في فكر أمــــة أخرى أو مناهجها وانتقلت كليه إلى الجديد الوافد .

ذلك ان هذا الجديد الوائد إنما يحى، عادة قسراً وفى ظل ظروف القهر والاحتلال ، وإن هذا الجديد قد يكون خاصا بأنمه وأهله ، من نتاج فكرهم وفى مواجهة معضلاتهم ، ولتحديات مجتمعاتهم . ولذلك فإن أى تجربة من تجارب النهوض فى الاجماع أو السياسة أو الاقتصاد فى أى أمة ، لا تكون صالحة للنقل أو الاقتباس من أمة أخرى ، شأنها شأن البذور التى قد تنمو فى تربة ولا تتمو فى تربة أخرى .

واتد كانت الدعوة إلى التجديد واتهام المحافظة ، من التحديات التي واجهت مجتمعنا في ظل النفوذ الاجني الذي كان حريصا على أن يحرج هذه الامة عن مقوماتها وإغراقها بالرأى الجديد الوافد الذي تختلف مع طبيعتها وعقائدها

وذا يتها، حتى لقد دعا أحدهم إلى أن نأخ الحضارة الغربية شرها وخيرها وما يحمد منها وما يعاب ، فإذا تصدى أحد لهؤلاء الغزاة وأعلن أن لهذه الآمة مقوماتها وصف بالمحافظة أو الجود أو الرجمية ، ثم تحرر الفكر العربي ثمة من هذه الدعوة الضالة حيث تحول بعض هؤلاء الدعاة إلى المحافظة والاعتدال فعرفوا أن قيم الامم عميقة الجذور يستحيل أن تقصف أو تقتل تحت أى تهديد أو إغراء.

## المعرفة والعقيدة

كان من أخطر ما واجه الفكر العربي الاسلامي في مواجهة التغريب والغزو الثقافى : تصبيب المصطلحات وتمويه المفاهيم ووضع الاغشية في وجه الفوارق بين القيم ، البسطاء حتى يظل السذج على فهم مضلل ، ودون أن يعرفوا الفرق بين كلمة حق وكلمة باطل مموهة لها بريق وخداع .

ومن أخطر هذه المصطلحات محاولة إحلال كامة والمعرفة ، بدلامن كلمة والعقيدة ، فالمعرفة : هي الثقافة العامة والعالمية ، المشاعة للناس جميعا ، والتي تمثل التعريف بأنواع المعارف المنثورة في الثقافات المتعددة وهذه تختلف اختلافاً واضحا عن المقائد التي تتصل بأمة بذاتها والتي تتشكل من خلال تراث وقيم وتاريخ ودين ، وهي تحتلف اختلافا واضحا في كل أمة عن الامة الاخرى ، وتختلف بين أمم الشرق والغرب، وتختلف بين المسلين وبين غير المسلين ، وبين العرب والغرب .

ولقد تشكلت الامم منذ قديم من خلال عقائدها وقيمها ولغاتها ومفاهيمها على نحو جمل لسكل منها طابعها المختلف، فإذا صنفنا هذه الحلافات وصلنا إلى ثلاث جذور هي :

ه الأمم الشرقية ذات التراث الروحى الحالص التى تستمد مفاهيمها من آراء بوزاكتفوشيوس والبرهمية وغيرها من العقائد التى تعلى شأن الوجدان والقلب والبصيرة .

الامم الغربية ذات التراث اليوناني الاغربق الروماني الهليني الوثنى من آراء سقراط أرسطو وأفلاطون وغيرها من العقائد التي تعلى من شأن عبادة القوة وعبادة الجسد تالية والعقل.

على الآمة الاسلامية ومنها العرب ذات الترات التوحيدي الحالص القائم على منهج متكامل من العقل والبصيرة ، الرابط بين الروح والمادة، والدنيا والآخرة ، والعلم والدين . ومن هنا فقد كان من الضروري لا متنا وهي مفتوحة النوافذ للمارف المختلفة والمقائد المختلفة والمقائد المحارف المحارف والعتمائد،

# المثل الأعلى

يختلف المثل الأعلى فى كل دين وعقيدة وفلسفة ، وقد صورت المسيحية المثل الأعلى فى القديس المتبتل الواهد الوادع ، ويضور نيتشه و المثل الأعلى ، فى السو برمان الطاغية الانانى المتخطرس المتجبر،أما فى الاسلام فلانجد المثل الإعلى فى الانسان بل نجده ممثلا فى الله سبحانه وتعالى ، وفيه تعالى يحتمع من الكالات المطلقة أقصى ما يستطيع عقل بشرى أن يتصوره ، ويجد المسلون فى الله سبحانه وتعالى المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى الله العرب وهو العزيز الحكم ،

ويرى الدكتور توفيق الطويل: أنه إذا كانت الرحمة في المسيحية هي رأس الحمالات والقوة عند نيتشه هي قمة الفضائل، فقد جمع الله تعالى بين الرحمة والقوة في تعمادل وتوازن فهو قادر منتقم وهو غفور رحيم وصفات القدة والمجبروت عنده لا تطغى على صفات الرحمة، ويقول: إن الله هو المثل الأعلى لمكل من آمن بالاسلام فمن اهتدى يهدى الاسلام حق عليه الاقتداء بالله، ومحاولة الاقتداء بصفاته الحسنى، أو كما يقول الصوفية من المسلين: «تحقيق الكمالات الالهية على قدر الطاقة البشرية، و تنجلي المثل الأعلى الاسلامي في مفهوم السلم والحرب بأجلي صورة فالله سبحانه و تعالى حرم البدء بالعدوان (ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين) ولكنه أكد رد العدوان (فمن اعتدى عليه فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليه في المنافقة المناف

وهو سبحانه الذى دعا إلى المصابرة والمرابطة : يا أيها الذين آمنوا اصبروا (أى غالبرا الاعداء بالصبر على المكاره فى الحرب) ورابطوا (أى اجتمعوا فى الثغور مترصدين للعدو متأهبين للغرو) ويقول (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوه ومن رباط الحيل أى قلاع وحصون).

أما فى الغرب فقد أنكر الفلاسفة مفهوم المسيحية للشل الاعلى، ودعا نيتشه إلى صورة أخرى للشلالاعلى تتمثل فى الانسان الاعلى: وفى صورة الطاغية المستبد الانانى الجبار الذى يعتصم بالظلم والقسوة والجبروت ويحتقر الصبر والحلم والدعة

يطالب بالقضاء على المرضى والمحتاجين ، ويرد الدكتور توفيق للطويل المثل الاعلى الذى رسمه نيتشه إلى نطرية التطور التي تأثر بها ، وأصرعلى تطبيق قانونها على الاخلاق ، ودعا إلى ترك المبادىء الخلقية والانصراف عنها ، حتى ينقرض الضميف ويبقى الاقوى ، وكانت نتيجة التطبيق مروعة ، إذ سرعان ما تحولت به فضائل المسيحية من إحسان وتضحية ، وأصبحت القسوة والظلم والبغى والعدوان ونحوها فضائل تتجلى فيمن أسماه (السويرمان) وقد قسم نيتشه الاخلاق إلى وأخلاق سادة وأخلاق عبيد ، ووصف المسيحية بأنها أخلاق عبيد ، أما أخلاق سادة فتمتثل في إرادة القوه واحترام الظلم والفسوة والمغامرة .

ويرى الدكنور الطويل أن مرد فلسفة نيتشه إلى رجل مصاب فى جسمه وفى ءتله وقد أمضى عمراً من حياته يعانى آلام مرضورائى فى جسمه، وفى متاعب صرع أصابه فى عقله مما دعاه إلى التماس مثله الاعلى فى دنيا المغامره واقتحام الاخطار.

ولكن نيتشه انتهى، رمثله الاعلى لم ينته، بل يكاد يكون المثل الاعلى المفكر الغربي في العصر الحديث وبه يتمثل الاستعار والنفوذ الاجنبي والصهبونية.

ويتصل بالمثل الاعلى الغربي بآراء ميكافيلي ، ومذهبه في السياسة الذي اعتنقته أوربا حيث يرى أن السياسة لا ترتبط بالضمير ولا بالاخلاق .

### منطق أرسطو

سبقت العلسفة اليونانية الاديان الكبرى الثلاثة ثم كان لها تأثيرها الواضح على الديانة الموسوية ثم أنتقل إلى الديانة المسيحية . فلسا ظهر الاسلام وتحت رسالته واكنمل منهجه ، وكانت دعوته إلى التوحيد أمتداداً لمفهوم الاديان المثزلة من عند الله قبل أنحرافها ، بدا هذا التوحيد غريبا بالنسبة لمفاهيم الاديان التي كانت قد اختلطت فيها الفلسفات اليونانية والهندية والفارسية مع الإديان القديمة كالبوذية والمجوسية وغيرها ومن هنا بدت مفاهيم هذه الاديان متقاربة متشابة ، وبدأ الاسلام منذ ذلك الوقت وإلى اليوم وكانه يحمل مفاهيم مستقلة تختلف كل الاختلاف في جوهرها عما وصلت إليه الاديان من تضارب وتحريف.

ولكن الفلسفة اليونانية لم تلبث أن أقتحمت بجال الفكر الاسلامى وأثرت فيه ، فقد أستمان الاسلام بمنطق أرسطو فى فترة من أدق الفترات وفى مواجهة مهاجمات الاديان وصيالها ومساجلاتها ومنه أنطلق علم الكلام للرد على شبهات خصوم الإسلام بنفس منطقهم .

غير أن الفكر الاسلامى لم يلبث أن تحرر من منطق أرسطو، وكشف أعلام هذا الفكر عن منطق للقرآن وكان لابن حزم والغزالى وأبن تيميه أراء واضحة فى هذا المجال ومما ذكره الغزالى أن منهج السكلام مثل الرداء وهو مما يحتاجه الإنسان فى فترة المرض.

أما منهج القرآن فهو مثل الماء والغذاء بما يحتاجه الإنسان في مختلف فترات حياته. ثم جاء أبن تيميه فالف كتابه الرد على المنطقيين فاشار إلىأنالقرآن منطق خاص يختلف عن منطق أرسطو ، وقد كشف أبن تيميه في منطق أرسطو عن خصائص العقلية اليونانية التي تباين الفكر الاسلامي ويختلف عنه فالعقلية اليونانية تقع تحت الطابع النظرى فى التفكير و تعلى من شأن العلوم النظرية و تراها أشرف من العلوم العملية و تهتم بالجانب الصورى من المنطق دون المادى و تجعل القياس أكثر أنواع الاستدلال يقينا بينها يقرر الاسلام أو ضاع الحياة العليسة و يعتمد

على التجربة ويقول الدكتور النشار: أن العلوم الاسلامية نشأت تبعا لحاجات الحياة بل أن اهتام الفكر الاسلامي بالحاجات الإنسانية قد دعا الفقهاء فى الاحكام إلى العدول عن قياس الغائب على الشاهد إلى الاستحسان.

ويقول العز بن عبد السلام أن الله شرع لعبادة السعى فى تحصيـل مصالح عاجلة وآجلة تجمع كل قاعدة منها علة واحدة ثم استثنى منها مافى ملابساته مشقة شديدة أومفسده تربو على تلك المصالح ، ويعبر عن ذلك بما يخالف القياس وذلك جائز فى العبادات والمعاملات وسائر التصرفات .

ومن هنا فقد ناصر أبن تيميه المنطق المادى وانتقد المنطق الصورى، وهاجم أفكار الماهيات والسكليات وسائر التصورات التى لم تستند إلى وجود غيى، وبذلك بعد ابن تيميه رائداً لسكل الاتجاهات الحديثة في نقد منطق أرسطو من أرجانون فرنسيس باكون إلى المنطقية الوضعية لدى ستينج وكارناب وغيرهما كا ترك بصات واضحة في المنطق المادى لدى بيكون وميل والمنطق السيكولوجي لدى كوزان ثم وقدهاجم أبن تيميه الفلاسفة الذين تشبعوا لمنطق أرسطو أمثال الغزالي وأبن سينا وابن رشد.

وكان منهجه الواضح هو الكشف عن أن هناك مباينة واضحة بسين الفكر الاسلامي والفكر اليوناني في اعمق أعماقه وفي قضاياه الرئيسية .

ويرى أبن تيميه أن التسليم بمنطق اليونان يقوض أساس الحضارة الإسلامية إذ سينتج عن ذلك أحكاماً عامة تهدم ما تبناه المسلون من أحكام ولا سيما في نطاق الإلهيات. و فكانت عبقرية ابن تيمية لافي فقد المنطق الارسطاليسي وأنما في استخلاص منطق بعيد عن خصائص العقلية الاسلامية ويحمل طابع الحضارة فيها.

# المسرح والفكر الإسلامي

يتردد القول كشيراً حول المسرح والقصة فىالفكرالإسلامىوالادبالعربي.

لماذا لم يظهر المسرح فى الفسكر الاسلامى ، والواقع أن ذلك يتفق تماما مع طبيعة النفس العربية الاسلامية بطبيعة تركيها ومن خلال مزاجها النفسى الذى اتصل بمنهوم الاسلام والقائم على التوحيد فقد تشكلت هذه النفس مطبوعة على الصراحة والوضوح ، وقد فرض عليها ذلك إيمانها بالله ، وجوها الصحراوى الواضح الذى يمتلىء بالضوء منذ الصباح الباكر فاذا أشرقت الشمس عمالكون كله ضياء ونور .

فالنفس العربية واضحة كل الوضوح، صريحة كل الصراحة لا تحتاج إلى الرموز ولا إلى الإيماءات ولاتجد هناك ما يحول دون أن تقول السكلمة، وقد أعطاها فسكرها الاسلامي هذه القوة وهذا الوضوح، فضلا عن بساطة العقيدة الاسلامية التي لا تحتاج إلى مسرحية طويلة لتشرحها أو تجلى في نفوس الناس وعقولهم فلسفتها،

و بالإضافة إلى ذلك فقد شكل القرآن منهج البلاغةالعربية فاقامها علىالوضوح والايجاز ، حتى عد أبلغ الحكام هو السهل الممتنع . وقال النبي عن نفسه . أن الخيكمة قد اختصرت له اختصاراً وقالت السيدة عائشة رضى الله عنها : أن النبي لم يكن يسرد كسردكم هذا ولكنها كلمات موجزة .

كل هذه العوامل كانت بعيدة الآثر فى انتفاء الملاحم والاساطير والمسرح عن الأدب العربى والفكر الإسلامى ، فقد كانت هدده الملاحم والاساطير والمسرح نتيجة لطبيعة الامم التى عرفت هذه الفنون ، فقد انخذتها وسيلة للافصاح عن فكرها حيث عاشت فى بلاد تميزت بالليل الطويل والظلام والغيوم

والسحب، وعرفت بالجبال العالية والبحار العميقة، وما يتصل بذلك من مخاوف كانت تملاً قلوب سكان تلك البلاد ومن هنا نشأت الاساطيروالقصص الحرافية، وكانت الفلسفة الوثنية تجتاج إلى تفسير وإيضاح، ومن هناكان الرمز فى التعبير وكان المسرح للتوضيح فكيف يوجد هذا فى بيئة تختلف كل الاختلاف، ولا تحتاج إلى مثل هده الوسائل لايضاح فكرها أو تبليغ كلمتها.

ولقد رأى العرب الشعر اليونانى والقصة اليونانية إبان حركة الترجمة التلقائية فأعرضوا عنهما لانها كانت مليئة بالوثنيات والاساطير وكانت متعارضة مع ذاتيتهم وعقائدهم، أما ترجمتها اليوم فان ذلك لم يكن بارادة الفكر الاسلامى، ولكن عما فرض عليه ومع ذلك لم يسغها ولم يتقبلها.

م ـ ١٦ الشبهات والأخطاء الشائعة

## القرآن والأدب

جرت محاولات فى دراسات الادبالعربى خلال الثلاثينات ، كانت تستهدف وضع القرآن الكريم موضع النقد وتعتيره أثراً أدبياً يمكن أن يجرى عليه ما يحرى على أى قصيدة شعرية أو قطعة بلاغية .

ولقد أخطات هذه الدعوة طريقها ، لانها اعتبرت القرآن كتاباً موضوعا ، كتبه محمد ، بينها القرآن ليس كذلك ، فهو من آى الله المنزلة من السهاء وليس من صياغة بشر ، ولذلك فان وضعه موضع النقد ليس بالامر الصحيح علمياً حيث تناقش أثار الادباء والكتاب .

ولقد أجرى الغربيون نفس المراجعات على التوراة والكتب الدينية ، غير أنهم أكدوا بطريقة حاسمة قبل أن يقوموا بهذا العمل أن هده الكتب لبست سماوية ولا منزلة ، وأنها محررة باقلام بشر ، وقد بلغوا في ذلك مبلغاً بعيداً من التحقيق فذكروا أسماه الكتاب الذين شاركوا في كامة هذه الكتب ، ومن ثم فقد اعتبروها تراثاً أدبياً قابلا للمراجعة والنظر وأخضعوها لقواعد النقد الادبي .

ولكن الذين حاولوا مثل هذه المحاولة في الادب العربي كانوا يعرفون أن القرآن نص سماوى موثق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه ، وأنه ظل محفوظا دون أن يطرأ عليه ما طرأ على السكتب الدينية الآخرى ولذلك فقد كانت محاولتهم أخضاع القرآن لمثل ما أخضعت له الكتب الآخرى في الغرب ، كارب جرأة ومجازفه وخروجا على مناهج البحث العلمي تفسه .

غير أن النظر في الدوافع والخلقيات يكشف عن أن هذه المحاولة لم تمكن خالصة لوجه البحث العلمي ولكنها كانت ضمن مخطط تغريبي يرمى إلى إخراج شباب المسلمين الذين يتعلمون في الجامعات من قدسيه البص القرآني ، وخلق أحساس بالإستهانة به والنظر إليه على أنه كتاب أدبي خالص ، وقد جاء ذلك في غيبه التربية الاسلامية الصحيحة التي كان الاستعمار قد رفعها من مناهج التعليم حتى لا يبقى في نفوس الشباب أى قدر من الإحساس باصالة القرآن وسلامته وأنه منزل من عند ألله .

## هزيمة المعتزلة

يرددكشير من الباحثين الغريبين ومن تابعهم من كتاب يكشبون باللغة العربية هذه العبارة « هزيمة المعتزلة » يريدون بها القول بأن هذه الهزيمة إنما كانت عاملاً من عوامل الصعف الذي حل بالمجتمع الإسلامي.

وهؤلاء الباحثون هم أما مغرضون يعرفون الحقيقة ويتجاهلونها في سبيل تمويه الامور وغش القرآء وتضلبلهم عن حقيقة تاريخ الاسلام وفكره.

أما هم مع الاسف لم يستوعبوا حقائق الاسلام ولم يقهموه فهما صحيحاً ، وربما فهموه من داخل دآثرة الفكر الغربي الذي كان دائمـاً سيء الرأى في الاسلام وفي الاديان يامة .

والحقيقة أن هزيمة المعتزلة كانت نتيجة طبيعية لاختلاف هذة الدعوة وسع جوهر الاسلام ومع طبيعة الفكر الاسلامي ومنهج المعرفة فية هذا المنهج الذي يقوم على جماع العقل والوجدان ، لقد كان الاعتزال أساساً محاولة أصيلة لمواجهة المذاهب الفلسفية التي كانت تحتمي وراءها الاديان المعارضة للاسلام وقد أدى دوره في هذا المجال على أحسن وجه ، وواجه علماء المخلام في الاديان والفلسفات الاخرى في قوة وأدال منهم وحقق كشيرا من النتائج وأدخل مثات من الوثنين في الاسلام.

غير أن المعتزلة لم يلبثوا أن بلغوا درجة من الغلو في تأكيد موفقهم وفكرتهم ، وبذلك أعلوا شأن العقل وبلغوا به مبلغاً خطيراً ، ولما كان المسلمين يؤمنون بالغيب والشهادة ، ويؤمنون بالوحى والعقل ، وبتسكامل إيمانهم هذا ويتشكل في وحده واحدة فان إعلاء شأن العقل وحده كمان خروجا على مفهوم الاسلام، وهو خروج عرض المعتزلة للهزيمة وعرض فكرهم للانهيار تحت أضواء الاسلام الصحيح ، ومن هناجاءت تعديلات وتصحيحات قامبها الإمام الاشعرى

ومدرسة الأمام أحمد بن حنبل إذكان لابد أن يعود الاسلام الى اصوله ، وان يتحرر بما أصابه عن طريق الفلسفة اليونانية من انحراف .

ولذلك كانت هزيمة المعتزلة نصراً لأصالة الاسلام وتعديلا لمسار فيكره وربماكان حزن بعض الغربين على هزيمة المعتزلة راجعاً إلى ما حاولوا ان يلصقوه بها مرس انهاكانت منطلق الفيكر اليوناني الاغريق وإنها لو حقتت نجاحاً مضطرداً لقضى ذلك على وسطية الاسلام وتكامله بل وربما قضى على ارفع مفاهم الاسلام واصلها الاصيل و التوحيد ، ولذلك فهم يتمسحون بالمعتزلة ويملون من شأنهم .

# وحدة الوجود

وحدة الوجودمذهب دخيل على الفكر الاسلامى والثقافةالعربية ،وهو من المذاهب الفلسفية القديمة المرتبطة بالوثنية والمجوسية وفلسفات الاغريق والهنود والفرس التي تحرر منها الاسلام بالتوحيد وفصل بينه وبينها .

وتعنى وحدة الوجود تالية المخلوقات واعتبار الكون هو الله ، وقد أثار هذه الدعوة موج من الصراع الفكرى العنيف وشجها الفكر الاسلام. ، على لسان كثير من علماء السكلام والمحدثين والمفسرين والفقهاء والصوفيين السنيف، على اعتبار أنها دعوى تتناقض مع حوهر العقيدة الاسلامية تناقضاً مطلقا بحيث لا يمكن التوفيق بينها وبين عقيدة التوحيد بأى وجه من الوجوه.

وفد سمى آسين بلاسيوس فى كتابة ابن عربى دعاة هذه الفكرة بالاسلام المتنصر Ellslam eristianiza وقال أنها جاءت من المذاهب الباطنية.

وهذا هو سر اهتمام المستشرقين والمبشرين بالدعاة إلى هذه الكرة كابن عربى والحلاج، وترويج كتاباتهم رغبة فى إحداث شبهات عيقة تبلبل عقيدة البسطاء.

ومفهوم الاسلام في مواجهة وحدة الوجود هو أن للوجود إثنان : واجب الوجود ، ومسكن الوجر :

وأجب الوجود فهو صانعها أا احد الواحد الفرد الصمد .

ويمكن الوجود هو هذه الكان ت التي ندركها بحواسنا الحس مباشرة :

كماأنكر الاسلام عقيده الاتحاد: أى حلول الخالق فى المخلوق، أو استفراق المخلوق في الحالق، وهو أى الاسلام يميز طبيعة كل منهما ولذا أنكر الاسلام فكرة الحلول.

والاسلام لا يقبل وحدة الوجود لانفيها انتقالامن عقيدته الاصلية ( لا إله الله ) إلى ما يقوله بعض الصوفية ( لا موجود فى الحقيقة إلا الله ) وسياق كل منهما ينتهى إلى نتائج مختلفة أشد الاختلاف لنتائج الاخرى.

والتصوف في مفتوم الاسلام يبدأ القرآن وينتهي إليه .

## وحدة الحضارة

هناك دعوات ارتبطت بالاستعبار والتفوذ الاجنبي أطلقت عليها عبارة وحدة الحضارة ، وحدة الثقافة العالمية ، والحكومة العالمية .

وعبارة وحدة الثقافة العالمية: عبارة خلابة المظهر براقة الصورة ولسكنها تخفى فى أعماقها التعصب والاحتقار الثقافات الانسانية ومعناها فى الواقع سيادة الثقافة الغربية وحضارتها وتشيدها على ثقافات الامم وحضاراتها ولاسيا الثقافة العربية والفكر الاسلامي، هذه التي سادت أفريقيا ، وآسيا ، والتي هي طابع هذه المنطقة التي ما تزال بحال النفوذ الاستعارى الغرب وهي تسمى هذه الدعوة: دعوة التمدن والتحضير للامم المختلفة ، رسالة الرجل الابيض إلى العالم الملون ، والمدف الكامن في أعماق هذه الله وة البارعة الملس والمظهر، وهو سوق الناس جميعاً إلى الولاء والعبودية الميازية في الفكر الغربي وإحلال قيم الفكر الغربي ومفاهيمه على القرية الثقافية التي يدين بها الشرق والعالم الاسلامي والعرب أفريقيا ، وهي قيم ومفاهيم تختلف في جوهرها عن قيم الفكر العرب ومفاهيمه .

ومن الحق أن يقال أن هناك دعوات متعددة للحكومة العالمية أو الوحدة العالمية فالماركسية تدعو إلى وحدة قوامها الفكر الماركسي، والامبريالية الغربية تدعو إلى وحدة تقوم على قيمتها ومفاهيمها ، وتحمل الصهيونية لواء دعوة إلى وحدة تخضع العالم كله للفكر الصهيوني، وكل من هذه الوحدات تتصارع وتحاول أن تفرض أيدلوجيها وتعمل كل منهالتضع العالم تحت سلطامها، والحضارة الإسلامية العربية لها دعوة عريضة إلى الوحدة الانسانية ، تحمل أصنى المثل وأنبل المبادى ولا تتطلع من وراء هذه الوحدة إلى السيادة أو النفوذ الاستراتيجي ، ويرى الدكتورعوليلوقرير والكاتب الإيطالي في كتابه وحدة العالم: أن الوحدة لاتتحقق بتغلب أمة على أمة أو جنس على جنس ، ولا يمكن أن يكون فرد واحد سيد العالم وكذلك الوحدة لن تكون بتوحيد اللغات فهذا غير بمكن .

ويتساءل هنريك رالف فى كتابه ( الانسانية والوطنية )

Hamante et Patria

هل يجدر بالامم الضعيفة المهضومة الحقوق أن تأخذ بالنزعة الانسانية وتضحى بالنزعة الوطنيه ، وهل تفكر في سعادة الانسانية قبل أن تفكر في سعادتها .

ويرى هنريك رالف أن النزعة الانسانية يجب ألا تمتنقها إلا الامم القوية ، أما الامم الضعيفة فإن لم تتمسك بوطنيتها اعتدت عليها الامم القوية ، ويعتقد هغريك رالف من أنصار السياسة الانسانية هم طائفة المنافقين يروجون لها دفاعاً عن مصالحهم الحالصة ورغبة في الاستمرار على بسط نفوذهم وسيادتهم على الامم المهضومة الحقوق .

ويرى كثير من الباحثين: أن محاولة الغرب فى توحيد البشر إنما يمنى صبغها بالصبغة الأوربية وطبعهم بطابعها وما دام الغرب يؤمن أن ليس الانسان فى بحموعة سيد الخليقة وإنما الانسان الابيض وحده هذا الانسان الابيض الذى ندب لتطهير الارض وحماية الحضارة ، فإنه لا سبيل إلى هذه الوحدة ،كذلك دعوة الصهيونية إلى امتياز شعب الله المختار وما يرددونه من رسالة انتدبوا لها، كل هذا من شأنه أن يحول دون وحدة الانسانية التى لا تتجمع إلا وفق مفهوم الاسلام وحده: ولا فضل لعربى على أعجمي إلا بالتقوى ، وإن الامم شعوبها وقبائلها تستطيع أن تتعارف وتلتقي على الاخوة والمحبة والمساواة .

#### الوسطية

مفهوم الوسطية ترتبط إلى حد كبير بالفكر الاسلامي إذا تصور أن الفكر الشرق(البوذية الكنفشوسية والهندوكية) بما يوصف بالمورجة الصرفة والفكر الغربي (المادية والماركسية والوجودية) بما يوصف بالمادية الصرفة، في هذا يوصف الفكر الاسلامي بالوسطية الجامعة بين الروح والمادة.

وقد تنبه إلى هذا المعنى كثير من الباحثين الذين يرون أن الخلاف بين أيدلوجية الفكر الغربي والفكر الماركسي لا يحلما إلا الفكر الاسلامي فحيث الماركسية تؤله المجتمع والغربية تؤله الفرد، يؤكد الاسلام الرابطة الجامعة المتوازنة بين المجتمع والفرد، وحيث يقف الغرب عند نزعة الحرية وتقف الماركسية عند نزعة المدل يجمع الاسلام بينهما في مزيج يعطى زيدتهما، ومن هنا يبدو وما يسمى وسيطية الاسلام بين الروح والمادة من ناحية وبين الفردية والجماعية من ناحية أخرى ، ويرى العلامة السلجوقي : أن اليهودية انحرفت إلى الفردية الطاغية ، وأكدت المسيحية على الروحية الصرفة ثم جاء الاسلام وسطاً جمل الفرد متفاعلا مع المجتمع ، وجعل المجتمع متفاعلا مع المجتمع وبست في تقريب المجتمع وسطية الاسلام ليس فقط في تقريب الفرد مع المجتمع وليست في تقريب المجتمع من الفرد ، وإنما في هذا السلوك الحلقي لأن الوسط بين التفريط وبين الافراط هو فضيلة وهو خلق .

ويقول المستر قدجب: أخذ المسلمون يسلكون سبيلا وسطا فيأخذون خير ما في الفرب وسيؤدى هذا إلى ظهور المثل العليا الجديدة للثقافة العرمة.

الباسب الخامس

الدعوات والمذاهب



#### الهائية

خدع كثير من الباحثين الغربين وربما قصد بعضهم إلى اعتبار البهائية دعوة من دعوات الاصلاح والتجديد الإسلامي توضع في مجال التقدير والاعتبار في موازاة دعوة جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ، وقد تابعهم بعض الباحثين المسلمين في هذا الرأى ، بينها تجمع المصادر المختلفة على أن البهائية حركة هضادة للفكر الاسلامي ومحلة تغريبية للقضاء على مفاهيم الاصلاح على النحو المستمد من الفكر الاسلامي وقوامه التوحيد واحلال مفاهيم أخرى مستمدة من الدعوات الباطنية والمجوسية القديمة . وأية ذلك اهتمام الاستمار بها ونشجيمها ورعاية المبشرين والمستشرقين ودعاة التغريب بها في نفس الوقت الذي تقاوم فيه هذه المؤسسات جميعاً كل دعوة إصلاحية حقيقية و تخذتها في المهد أو تجهضها قبل أن نولد .

وتبدو دعوة البهائية واضحة فى أنها محاولة لخلق جو من التضارب الدائم بين الأمم وترك الأمم وترك المدهبية والجنسية والسياسية

وقد أحاط النفوذ الاستمارى هذه الدعوة بالتشجيع والتقدير وأفسحت لها الصحف واهتم بها الكتاب وركزت على الأضواء فى نفس الوقت الذى كانت الصهيونية نجاول أن تسيطر فى فلسطين وغزوات التبشير بجتاح العالم الإسلاى ومصر على الخصوص، وقد تردد أن هذه الدعوة إنما قصد بها ملى تركيز النفوذ الاستمارى فى البلاد التى ظهرت فيها ( إيران ) وإنها حاولت أن تستمد مفاهيمها من موروثات قديمة باطنية وبجوسية ولكن براعة النفوذ الاستمارى كانت قادرة على الإعلان بها وإذاعتها والاستفادة بها فى مختلف أنحاء معالم الإسلامى لائارة الشكوك فى انفوس وكسب مزيد من الذين تزعزعت عقائدهم.

وحاول كتاب ممر فى العشرينات والثلاثينات الدعوة لها والقول بأنها تقوم على أساس وحدة الاديان وأنها جماع المسيحية واليهوديه والاسلام وأنها تستهدف توحيد لغات العالم ومساواة الرجل بالمرأة ونبذ العصبات واتحاد الشرق والغرب وذلك بزوال الاديان وألم تفلح كل وسائل الدعاية في أكبر الصحف \_ إذ ذاك \_ وبأكبر الاقلام في كسبواحد من المسلمين لهذه الدعوة بل ماتت الدعوة في مهدها وانكشفت معارضتها للذوق والضمير والروح الاسلامي.

وقد أولت بريطانيا داعية البهائية اهتمامها ومنحته الحكومة البريطانية لقب سير واحتفل به هربرت صمويل المندوب السامى البريطانى اليهودى الاصل فى القدس ثم كشفت الايام من بعد تلك الرابطة الاكيدة بين البهائية والصهير نية عندما عقد المؤتمر العالمي للبهائية في إسرائيل عام ١٩٦٨ بعد وفاة زعيمها عباس البهاء بخمسين عاماً وتكشفت تلك العلامة في أن دعوة البهائية إلى إزالة جميع الادبان اليهودية والمسيحية والاسلام لم تكن تهدف في الحق إلا إلى إزالة الاسلام.

وقد حاول البهائيون التشكيك في آيات القرآن ويأويلها بما يؤيد دعواهم وأنكروا عالمية اللغة العربية وكونها اللغة المشتركة — لغة الصلاة والعلوم الاسلامية في العالم الاسلامي — ودعوا إلى إيجاد لغة أخرى تكون لغة الأمم وذلك بالاضافة إلى إنكار إعجاز القرآن والمعجزات المحمدية.

و يجمع الباحثون المنصفون عى أن البهائية بعث جديد للباطنية التى وضعت تعالميها الأولى على أساس محو الاسلام وإزالة سلطانه ، وهم يعدون مؤسسى البهائية رسول الله الاعظم ولهم كتاب يسمى الاقدس يرتل بطريقة القرآن .

ولم تتوقف الدعوة إلى البهائية منذ ذلك الوقت بل ظلت تتجدد سنوات بعد سنوات وفى كل مرة تجد من المسلمين من يكشف عن جوهرها . يقول فريد وجدى : إن دعوة البهائية إلى اتجاد الاديان قد سبق إليها الاسلام وأسسه على أقوى الاصول فقرر أن أصل الاديان واحد ، فوحدة الدين هى الاساس الذى يتوم عليه الاسلام وإن طموح البهائين لان يكون ديناً عاماً يقضى بالعجب لانها ليست بدين سماوى وليس فيها من الاصول والمبادىء ما بلغت العقول إليها بعد أن النت في وض نفسها على الامم ، وإن البشرية ليست في حاجة إلى دين جديد

بعد الإسلام الذي استكمل شرائط الدين العام وأين هي من الاسلام الذي تبني أياً قوية ، ومدنيات فاضلة في خلال عصور متماقبة ، ولا يزال على مثل حيويته الاولى حتى ليتوقع فلاسفة كثيرون ومنهم برناردشو أن مبادى الاسلام توشك أن تعم العالم أجمع ، ويقوم الإسلام على أصلين ضمنت لها التعميم والخلود . موافقته للفطرة واعتباده على العقل والعلم فأين البهائية من هذا الموقف العلى الحق وهي تقوم على أصلين أحدهما عتيق غامض قال به أفراد من يحبي السبح في الخيالات وهي تصوير ذات الله بصور المخلوقين ، وثائيهما وهو صرف الالفاظ عن ظواهر بحال وهو فسيح للظنون والاوهام والخبط .

#### التبشيي

للاستعبار مؤسسات أساسية صخمة تقوم بالعمل على تثبيت وجوده و تأكيد بقاته : أهمها التبشير والاستشراق ، وهذه المؤسسات تحمل دعوات مختاءة إلى التغريب والشعوبية ولكنها لاتظهرها بأسمائها وإنما تخفيها وراء أسماء كبيرة براقة أغلبها يحتجب تحت أسماء ثقافية أو حضارية .

وأقوى القوى العاملة هى «المدرسة، الاجنبية فى بحال التعليم والتربية وتكوين النشء والاجيال الجديدة والصحيفة فى بحال الثقافة والقراءة .وقد أكدت تقارير المشرين المختلفة على الدور الخطير الذى قامت به المدرسة والصحيفة وما تزال تقوم به فى سديل تحقيق غاية أساسية :

- (أولاً ) تمزيق وحدة العرب والمسلمين والحيلولة دون التثامها .
- (ثانيا) تدمير القيم الاساسية العربية والإسلامية الفكرية والحيلولة دون سيطرتها ومحاولة فرض مفاهيم أخرى دغربية ، المصدر على الثقافة والتربية العربية والفكر الاسلامي رغبة في القضاء على :
  - . (١) الرابطة بين الدين والمجتمع .
  - (٢) أخلاقية التعليم والتربية والمجتمع والسياسة .
- (٣) إذاعة أسلوب من التحرر في مجال الفسكر يصل إلى الالحاد وأسلوب
   من التحرر في مجال الحياة يصل إلى الإباحة .

وللنبشير دور هام فى تحقيق هذا الهدف الأساسى من أهداف الاستعهاروهو خراج المسلمين والعرب من القيم التى تدفعهم إلى الحرية ومقاومة النفوذ الآجنبى وعدم الانصهار فى الأمية أو العالمية وإقامة بجتمعهم الحالص المستمد من قيمهم تاريخهم ولغتهم وأديانهم . فاذا أستطاع الاستعار إذابة المسلمين والعرب فى وتمة العالمية وصهرهم فى الثقافة العامة وإخراجهم من ثقافتهم وقيمهم لم يعد هذاك بحال لتشكلهم بصورة خاصة ، بصورة الذات والشخصية الخاصة ، عندى تصبح الحضارة الغربية وقد حة ت أكبر انتصاراتها بأن أحالت المسلمين والعرب للى عبيد فى القطيع اسى يسود فيه الجنس الأبيض الغربي صانع الحضارة .

وقد اجمع خطط المبشرين ودراساتهم وأمحاث مؤتمراتهم على أن الهدف من التبشير هو: إنشاء علية عامة تحتقر كل مقومات الفكر الاسلاى وأبعاد العناصر التى تمثل الاسلام عن مراكز التوجيه ، فاذا لم تنجح دعوة التبشير فى إدخال المسلمين في دين جديد فلاأقل من أنها تكون قد أخرجته من الاسلام.

وقدكانت خطة التبشير شاملة وموحدة وذات مراحل وحلفات وقدأشرف عليها رجال ذوي خبرة وثقافة واتصال كامل بمخططات الاستعار وهي تضم وزارات المستعمرات والخارجية في الدول المستعمرة للعالم الإسلاى ، ومؤسسات التبشير الكبرىبفروعها المختلفة وإرسالياتهاومعاهدها فى العالمالاسلاى بالإضافة إلى جماعة المستشرقين المنبئين في مختلف الجامعات الاوربية والمتاحف والمكتبات العامة والمعاهد المعنية بالدراسات الشرقية والإ لامية والغربية ، وقد تأكد مدى التناسق بين هذه الهيئات من التقارير التي نشرتها هــذه الهيئات والق تكشف عن أن وزارات المستعمرات تستخدم المبشرين في العمل داخل البلاد العربية والاسلامية وتؤكد أهمية عملهم وخطورة دورهم فى أن يكونوا عنوانا لها وأداة لتحويل الأفكار على النحو الذي تريده ، وتبدو هــذه الأهمية في إشراف الساسة الكيار على مؤتمرات المبشرين أمثال لورد يلفور الذى أعلن أهمية مؤسسات التبشير فيخدمة أهداف السياسةوذلك قوله: دوالمبشرون همف نظر الاستمار عيونه التي تقوم باطلاع الدول الغربية بالنواحي التي يهمهم معرفتها من عقائدالمسلمين وأدامهم والتفافات التي يأثرون بها ءويتجلي ذلكحين نرىأنمؤتمر التبشير في أدنيرج سنة ١٩١٠ يعني بدراسة قرار حول اليه من المؤتمر الاستعماري المنعقد في برَّلين في نفس العام : يقول هذا القرار : ﴿ إِنَّ ارْتَقَاءُ الْمُسْلَمِينَ يُتَهَدُّهُ نمو مستعمراتنا بخطر عظم لذلك فان المؤتمر الاستعبارى ينصح للحكومة بزيادة الاشراف والمراقبة على أدوار هذه الحركة ويطلب المؤتمر الاستعارى من في أيديهم زمام المستعمرات أن يقاوموا كل عمل من شأنه توسيسع نطاق الاسلام وإزالة العراقيل عن طريق انتشار التبشير.

وتتمثل خيَّة البشير التي رسمها ( شاتليه ، زويمر ، ماسفيون وخيرهم ) في

أن يكون عمل التبشير مبنياً على قواعد التربية العقلية و و التأثير على عقول المسلمين وقلوبهم ، فأن عجزت ارساليات التبشير عن زحزحة العقيدة الاسلامية في نفوس معتنقيها فانها تستطيع أن تحقق هدفها من هدم الفكرة الاسلامية ببث الافكار التي تتسرب مع اللغات الاوربية ، وذلك عن طريق نشر اللغات الانجليزية والالمانية والهولندية والفرنسية بما يمهد إلى إدخال الافكار ، وذلك المغربية الهادمة للفكر الاسلامي عن طريق هذه اللغات، ومن هنانسقط الاوضاع والحصائص الاجتاعية الاسلامية وتحل بدلا منها الحصائص الغربية .

ويوى زويمر شيخ المبشرين ، أن القضاء على الاسلام فى مدارس المسلمين هو أكبر واسطة للتبشير وأن المسلم لا يكون مسيحياً مطلقاً ولسكن الغاية هى إخراج المسلم من الإسلام فقط ليسكون أما ملحداً أو مضطرباً فى دينه ، وعندها لا يكون مسلماً وهذه أسمى الغايات الاستعمارية ، .

ومن مناهج التبشير وأنظمته تلك القاعدة التى تقول أن جيسع الوسائل تستفل فى سبيل التبشير حتى أعمال البر، وأن التطبيب والتعليم من وسائل المبشرين ويقول مولف كتاب طرق العمل التبشرى فى المسلين: لنجعل هؤلاء القوم المسلين يقتنعون فى الدرجة الأولى بأننا نحبهم ، فنكون قد تعلمنا أن نصل إلى قلوبهم ، وعلى المبشران يحترم فى الظاهر جميع العادات الشرقية والاسلامية حتى يستطيع أن يتوصل الحديث إرادته بين من يصغى إليها كما تشمل هذه الاساليب دراسة اللهجات العامة واصطلاحاتها نظريا وعلياً ، ومخاطبة عوام المسلين على قدر عقولهم ، وأن تلقى الخطب بأصوات رخيمة وبفصاحة ، وأن يخطب المبشر وهو جالس ليكون تأثيره أشد على السامعين وأن يكون خبير بالنفس الشرقية وهو جالس ليكون تأثيره أشد على السامعين وأن يكون خبير بالنفس الشرقية وأن يستعمل التشبيه والتمثيل أكثر مما يستعمل القواعد المنطقية ، وأن يكسب مناهد الدين ، وعلى المبشران يحاول كسب القلوب بتظاهره بالميل إلى مطامح مباحث الدين ، وعلى المبشران يحاول كسب القلوب بتظاهره بالميل إلى مطامح المسلين من الاستقلال السياسي والاجتماعية .

ثم يرى التخطيط إلى مرحلة أكثر أهمية حين يدءر إلى أن يكون تبشير

المسلمين بواسطة رسول من أنفسهم وأنه يتحتم على طبيب الارسالية ألاينسى ولا لحظة واحدة أنه مبشر قبلكل شيء وطبيب بعد ذلك وعليه استغلال فرص المرض والسيطرة على المرضى وانتهاز فرصة الضعف والحاجة وعدم القدرة على التفهم والاقتناع والدس للعقل الباطن بالايحاء.

وفى طريق العمل استطاع التبشير أن يكون فى العالم الاسلامى دعاة , من أنفسهم ، وكز الاستعار على أسمائهم واكسبها شهرة ولمعانا ودفع بها فى خضم الثقافة والصحافة وآزرها حتى تصدرت وأصبحت قوة لها وزنها حيث تولت كبريات المناصب فى الجامعات والاعمال الرسمية .

ويقوم عمل التبشر فى بحال التعليم على فرص ثقافة الغرب و تاريخه و بطولاته ولغته واقصاء لغة العرب والمسلمين و تاريخهم و إثارة الشبهات حولها وانتصاصها وفى بحال الثقافة يعمر إلى إثارة الغمزات والاتهامات إلى الشريعة الاسلامية واللغة العربية والحديث النبوى ، على نحو يفتح باب الشكوك والاتهامات, هو يحرى فى ذلك على مخطط مدروس وأسلوب دقيق فهو لا يلبث أن يرقضية بحزئية ، حتى يتوقف ، ليبدأ فى إثارة قضية جزئية أخرى ، بحيث لايث رالقارى أو الباحث إلى أن هناك ترابطا بين هذه الاشارات و بعضها ، إعتادا على أنه على ألمدى الطويل يستطيع أن يكسب من وراء ذلك خصا للفكر الاسلامي وصديقا المدى الفرى يكون عونا له على أبناء وطنه ودينه و تاريخه .

م ١٢ ـ الشبهات والإخطاء الشائعة

#### الصهيونية

الصيونية حركة سياسية يقوم بها اليهود من أجل السيطرة على مقدرات الأمم والشعوب وقد ظهرت فى صور شتى وكتابات ودعوات متعددة مسلام سقطت الاندلس فى أيدى الفرنجة الذين أخرجوا منها العرب والمسلمين ، وكان اليهود قد عاشدوا فى حمى الامة الاسلامية فى أمن ورخاء فلما تشتنوا وتوزعوا فى أنحاء أوربا والعالم كله واجهوا الاضطهاد العنيف بما دفع بمض حاجاتهم إلى حمل لواء الدعوة إلى التجمع والسيطرة على الحكومات والدول وذلك بالسيطرة على المدبو والبنوك والثقافة والأعلام والعلوم الكهائية وقد بدأت الحركة بالجماعة السرية (الماسونية) ثم استعلنت عام ١٨٩٧ بالحركة التى معض تصوص التوراة المحرفة سندا إلى السيطرة على فلسطين ومن ثم كان السعى بعض تصوص التوراة المحرفة سندا إلى السيطرة على فلسطين ومن ثم كان السعى بعد أن قطع اليهود شوطا طويلا بالسيطرة على الحكومات الأوربية بعد ان نجحت الماسونية فى أشعال الثورات المختلفة وفى مقدمتها الثورة الفرنسية التى كان المسيطرة على السياسة والحكومات بعد أن كانوا معزولين ذلك عن ذلك تماما . هدفها الاساسى إعطاء حق المساواة لمختلف العناصر ، وإناحة الفرضة الميود شوطا على السيطرة على العناصر ، وإناحة الفرضة المهول السيطرة على السياسة والحكومات بعد أن كانوا معزولين ذلك عن ذلك تماما .

وقد وجدت الصهيونية في محاولتها للسيطرة على فلسطين إعتراضا قوياور فضا قاطعاً من السلطان عبد الحميد خلال مدة حكه للدولة العثمانية فقدر فض كل العروض والمغريات والتهديدات في هذا الصدد ووقف موقف مشرفا كان من نتيجة أنه اشتد التآمر عليه حيث أسقطته المنظهات الماسونية التي سيطرت على حزب تركيا الفتاة (الاتحاد والترق) وكانت حركة إسقاطه ١٩٠٨، ١٩٠٩ جزآن من نفس مخطط الثورة الفرنسية فقد فقح لحا الطريق على بدالاتحاد بين إلى فلسطين وإلى السيطرة على مختلف الحكومات والزعماء مما هيء لوعد بلفور ١٩١٨ الذي أعطى الصهونية جواز الاقامة والاحتلال لفلسطين وقد تمت هذه الخطوات كلما عن طريق دسائس اليهود، ومؤامرات الصهيونية، ومخططات الماسونية في جميع أجزاء العالم دسائس اليهود، ومؤامرات الصهيونية، ومخططات الماسونية في جميع أجزاء العالم

## بما حثق قيام إسرائيل عام ١٩٤٨.

وقد خفيت هذه الحقائق على المسلمين والعرب زمناً طويلا وخدع كثير منهم بهذه المنظات، ولكن الحقائق أخذت تظهر فى السنوات الآخيرة وبدأ المسلمون والعرب يحسون بالخطر الجارف الذى يهددهم وخاصة بعد سقوط القدس فى أيديهم عام١٩٦٧ وقدعرفوا الدورالخطير الذى قام به بعض الكتاب والصحفيين فى التعاطف مع مخططات الصهيونية التى تمثل الآن طليعة دور جديد للاستعار الغربى لإقامة الإمعراطورية الصهيونية.

#### الطائفية

اصطلاح جديد ظهر مع الاستمار الغربي والنفوذ الاجنبي ، حين ركز الاستمار على الاقليات الموجودة في العالم الإسلامي واحتضنها واتخذ منها سلاحاً الحيلولة دون تحرر الاقطار أو وحدة الشعوب . ولذلك فقد عمد الاستمار إلى تنمية الطائفية وتعميق خلافاته امع الاكثرية (راجع باب أقليات) وكانت الطائبية من أخطر العوامل التي استعان بها النفوذ الاجنبي لنحطيم الامعراطورية العثمانية تميداً لبسط نفوذه على العالم الإسلامي وكان دور الطوائف الارمنية واليهودية كالدونمة في تركيا أبعد الاثر في تأريث المحطات الاجنبية في السيطرة .

ولم تكن الطائفية يوماً قضية في وجود الدولة الإسلامية ، بلكانت مختلف الطوائف تجد حريتها وانطلاقها في المجتمع ، وقد وضعت الشريدة الاسلامية لها حمايتها وأنظمتها وكرمت الاديان وحمت الكنائس والمعابد ، وقد رصل أبناء الطوائف المختلفة إلى أرقى المناصب في عصر الازدهار وكان لهم دورهم في الحضارة الاسلامية والثقافةالعربية ولم يقع بينهموبين غيرهم أى خلاف أوصراع إلا تحت نفوذ الاستمار الذي أعلن أنه إنما جاء ليحمى هذه الطوائف مرب المسلمين وقد ورد صراحة في تصريح ٢٨ فعرابر ١٩٢٧ نص خاص محماية الاقليات وكان لفرنسا وبريطانيا وروسيا نفوذ معروف فى لبنانكل منهما تحمى أقلية من الأقليات وكان لهذه السياسة أثرها في اندلاع ثورة ١٨٦٠ التي قصدت بها الدول الاوربية الوقيعة بين المارون والدروز توطئة لوضعهافي نظام خاص يمكن للنفوذ الاجنى من التغلمل فالبنان وبناء مؤسسا تهالارسالية والتبشيرية والامتداد منها إلى العالم الإسلامي كله وقد تنبه الهذاكثير من المفكرين والزعماء فكشفوا عن التقارب بين المسلمين والنصارى والشيعة والسنة وكيف أن الدم المربى يجمع بين هذه الطوائف جميماً ، كما أن الاسلام قد وضع قواعد أمينة للعلاقة بين الجميع ولاشك أن الدم العربي يجمع بين مسلمي العرب ونصرانيهم في الشام ومصر والعراق ، وأن كل أنواع الخلاف إنما كانت نتيجة مواقف خاصة ودسائس أجنبية وقد أرث المستعمر هذه الخلافات القديمة واستغلماً .

#### العلمانيه

العلمانية في كلمة هي فصل الدين عن المجتمع والدولة وقصره على العلاقة بين الانسان والله وهو ما يعرف باللاهوت ، وبعض الاديان هي كذلك ، ولكن الاسلام يختلف، فهو دين عبادة ودين شريعة وأخلاق في نفس الوقت ، وفكرة العلمانية ظهرت في أوربا نتيجة عدة عوامل منها موقف رجال الدين من النهضة والكشوف العلمية ، ومنها هدف اليهود في القضاء على سلطان المسيحية في المجتمع ، وذلك يتاح لهم السيطرة السياسية والنفوذ العسكرى .ومن هنا يبدو ذلك البغض الشديد للدين في فلسفات عديد من الفلا .فة ، أمثال نيتشه وماركس وفرويد .

وقد تأثر العالم الاسلامي والفكر الاسلامي بظلال هذه النظرية ، وهذه الدعوة وكان للبعثيات التبشيرية والارساليات وسيطرة النفوذ الاستماري على مناهج التربية والتعليم أثره في إعلاء هذا الاتجاه وتعميقه ، بعد عزل الاسلوب العلمي الديني الذي يتمثل في المدارس والجامعات الإسلامية القديمة .

ومن حق الغربيين أن يقفرا موقفاً ما إزاء دينهم وعقائدهم التي وقفت ضد نهضتهم وضد كشوف العلم وفرضت محاكم التفتيس وغيرها من أساليب السيطرة أما بالنسبة للمسلمين والعرب فإن الموقف تختلف اختلافاً كبيراً فإن الاسلام كان مصدر العلم والحربة والمساواة وداعية الاخاء .

فضلا عن ذلك ، فإن الصلة الحركمة التى تربط الدين بالمجتمع هى إحدى خصائص التاريخ الاسلامى فليس فى التاريخ الاسلامى دولة بتوقراطية (دينية) ولم يقع يوماً أن رجال الدين فى الاسلام ــ أمسكوا فى أيديهم أزمة السلطة السياسية العليا ، ذلك بسب سيط هو أنه لا وجود فى الاسلا الكهانة ولا لعلبة متازة تدعى رجال الدين ولهذا يستحيل أن يوجد فى الإسلام مؤسسة تشبه الكنيسة المسيحية التى تحتص بأسرار الدين وطقوسه .

#### العامية

الدعوة العامية ، هى دعوة تغزيبية خالصة ، تهدف إلى الوحدة الفكرية والوحدة القومية ، وقطع الصلات بين أجزاء العالم الإسلاى والأمة العربية ، وترى أساسا إلى مقاومة لغة القرآن ، والقضاء عليها وهى فى مختلف صورها ، التى تقول تبليين اللغة العربية المستمصية ، أو خلق لغة وسلطى بين العامية والفصحى ، إنما تهدف إلى فصم عرى الصلات القائمة بين المسلمين والعرب من ناحية وبين المسلمين والعرب وبين القرآن ومستواه البلاغى من ناحية أخرى .

ولاشك أن اللغة العربية هي رابطة الوجود والعربي وصمامه الاصيل ، فإذا انحلت تبدد هذا الكيان ، وكل المحاولات التي تهدف إلى إعلاء العامية ووصفها بالقدرة على الأداء إنما هي محاولات استعارية ضخمة ، تهاجم الإسلام والوجود العربي أيضا .

وقد نفذت مخططات استمارية وتغريبية خطيرة بشأن القضاء على اللغة العربية وأعلاء العاميات في العالم العربي ، وحملت هذه المخططات عناوين براقة خدمت البسطاء مثل القول: بأرف اللغة ملك للامة التي لها الحق في أن تيسرها وذلك قول قد يصدق على كل اللغات ولكنه يخفق إخفاقا ذريعا بالنسبة للعربية ، ذلك أن العربية إنما هي لغة أمة وهي في نفس الوقت لغة فكر ، فهي لغة الامة العربية التي تتمثل في حوالي ما قة مليون ولا شك أن في القضاء عليها قضاء على وحدة هذه الامة التي تمشل الآن أكثر من أربعة عشر دولة وحكومة لا مجمعها جامع إلى الوحدة العربية أقوى من اللغة الفصحي ولاسبيل إلى تفاهم المغربي مع جامع إلى الوحدة العربية أقوى من اللغة الفصحي ولاسبيل إلى تفاهم المغربي مع المصرى مع العراقي إلا عن طريق الفصحي ، وهي في نفس الوقت لغة فكر جامع المصرى مع العراقي إلا عن طريق الفصحي ، وهي في نفس الوقت لغة فكر جامع يجمع سبعاتة مليون من المسلمين تقوم ثقافتهم وفكرهم وتراثهم ودينهم وعبادتهم على أساس واللغة العربية ، التي هي المصدر الأسامي للقرآن الكريم ، قانون هذه الامة الإسلامية ودستورها ونظامها المكامل في الاجماع والسياسة والأخلاق والقربية والاقتصاد .

## العنصرية

التفرقة العنصرية والدعوة إلى نفاصل الاجناس هي إحدى مبتدعات الفكر الغربي مستمدا من مفهوم رومانيقديم أطلق عليه « روما سادة وماحولها عبيد » وقد تجدد هذا المنهوم في ظل استشراء النقود الاجنبي والاستعبار الغربي كمبرر له بحجة القول أن هناك شعوبًا منحلفة تجكم وشعوب بمتازة تحكم ، وجرى القول بالتفرقة بين العنصر السامي تخلفا والعنصر الارى تقدماً ، وحاول الكاتب الفرنسي جوبنيو أن يقـــول ان بعض المناصر خلق للسيادة وبعضها خلق للخضوع ، واستغلت دوائر الاستعمار هذه المعاني في مجال البلاد المحتلة ، وجرت محاولة إقناع المسلين والعرب أرب يستسلموا تحت لواء هذه النظربة للغزو والاحتلال ، ولكن العلم الصحيح نفسه أثبت كذب هذه الاراء وخداعها وضلالها وكشف من أنها استغلت استغلالا غير برى. ، وتكشف فيما بعد أنها لم تكن ذلت أصول علمة أو تؤيدها براهين حاسمة ، وقد قاوم الفكر العربي الإسلامي هذه النظرية بقوة نطريته الاصبيلة القائلة بأنه لاتفرقة ولا تفاضل بين أسبود ولابين عربي وأعجمي إلا بالعمل ، وتكشف أن عقلية الرجل الابيض مسممه بالتعصب العنصري ، وأنالحضارة الغربية حين ارتبطت محقو مات الوثنية وعقلية الإغراق أعلت من شأن العنصرية وكانت الكنيسة في أوربا 🔔 على حد يعتبر الاستاذ سامي داود ـــ هي التي تحمي الحق المقدس للملوك والاشراف فأقرت بذلك التفرقة العنصرية واعترفت بشوع السبي والاستعباد وإغلاق السجون والمطابق على العبيد والمستضعفين .

وقد ردد هذه الآراء رينان وجوبينو وغيرهم ثم أثبت العلماء أمرين ان الحلاف بين الآرية وللسامية هو خلاف في اللغة وليس في العنصر أو الدم، وأن اختلاف الملامح والعادات لاعلاقة له بالفطرة والنفس، وأنه لااختلاف في أصل الطبيعة بين العقل المبشري في الارى أو السامي أو الابيض والاسود.

وقد سبقه كتير من العلماء وعلى رأسهم هردر وجينى ونوفاليس أراء القائلين بالتقرقة بين الاجناس البيضاء والصفراء والسوداء .

### الفينيقيه

دعوة من الدعوات التي أثارها النفوذ الاستعارى وجركات الغزو الثقافي والتغريب، لأثارة التاريخ القديم في سبيل القضاء على الواقع التاريخي الحيي، ولإثارة دعوة الإقليمية والتفرقة العنصرية على أساس من أصول الامم الشرقية القديمة قيل أنَّ يصهرها الإسلام في بوتقة الاسلام والعروبة . وقد حملت الدعوة الفينيقية إلى لبنان الدعامات الاستعمارية لعزل اللبنانيين عن العروبة ،وللقول بأن اللبنانيين هم أحفاد الفينيقيين القدماء الذين كانوا سكان هذا الساحل قبــل أن يآني العرب وأنهم تاريخيا ليسوا عربا وإنما هم خليــط من أبناء الفينيقيين وأبناء الإمارات الصليبية وأن مصلحتهم الاقتصادية والحضارة تحتم عليهم أن ينشئوا كيانا خاصا غير عربي وأن يمارسوا دورهم الخاص محايدين ، الفينيقية واحدة من تلك الدعوات الفرعونية والاشورية والبربرية ألق أذاعها النفوذ الاستعماري فى العالم العربي وغذاها وجند لها نفرا مر. المفكرين والمثقفين الذين تخرجوا أساسامن جامعات الارساليات ومعاهد التبشيرء وقد حمللوائها الحزب القومي السوري الاجماعي حين دعا إلى (سوريا الطبيعية ) والامــة السورية ، وسوريا للسوريين والسوريون أمةتامة ذات حدود طبمية وقد ردد الكتاب الفرنسيون هذه المعاني محاولين إثارة الشبهات بأن اللبنانيين ليسوا عربا وأنهم والسوريون فينيقيون ومن لم يكن منهم فينيقيا فهو من أحفاد الصليبيين الذين قدموا لملى سوريا ولبنان من مختلف أقطار أوربا ولاسيما فرنسا(١).

وقد أشاراً حد الباحثين العرب مصصحا لهذه التيارات فقال : إن الفينيقية إلى الاستعمار الفرنسي في لبنان تكون فيها حركات النشر عن طريق المدارس والمعاهد والصحف أوسع نفوذا ، مما أنشأ في لبنان اليوم تياراً يدعو إلى عزله لبنان من العالم العربي وكان أغلب دعاة هذه الدعوة متعاونين مع الاستعار العربي ، وهي التي حملت لواء الكتابة بالعامية اللبنانية والدعوة إلا كتابة العربية بالحروف اللاتيئية وتغليب اللهجات .

١ - عبد الرحمن البزاز: بحوث في الأومية العربية

### الفرعونيه

الفرعونية إحدى دعوات الإفليمية وتمزيق الوجود العربى قومية والإسلامى فكراً ، ولقد جرت الدعوة إلى الفرعونية وبلغت امداً بعيداً وخلفت مدرسة عاشت فترة ولكما فشلت فى أبسط بسائط الدعوات ، فشلت فى أن تجدارضية تنبعت منها، حيث لم تجدترا نا، فللكوريا أوقيما دينية أو الحلاقية أو اجتماعية أو عملا أدبيا مكتوبا ، أما حضارتها فقد تحجرت فى الاهرامات والتماثيل رالمعابد وقد عبر الزمن بالمصريين أربعة عشر قرنا فى مجالى التوجيه على النحو الذى أصبح معه ينظر إلى الوننية نظرة كريهة ، ولا يرى فى هذه الاحجار المنحو تة إلا تاريخا يف خربه من ناحية القوة والصبر والصمود وسبق العالم كله والامم ذات النفوذ السياسي فى العصر الحديث بقرون إلى وسبق العالم كله والامم ذات النفوذ السياسي فى العصر الحديث بقرون إلى عال المدنية .

لقد كان هدف دعاة الفرعونية إدخال مفاهم الوثنية الفرعونية المرتبطة بالوثنية اليونانية وغيرها وتجديد عبادة البشر والابطال بعدأن صرف عنها المسلمون القرآن الذي أعلى من شأن الله وحده ، وكرم البطولة في معانيها وقيمها وليس في أفرادها ودعاتها .

وقد كشف كثير من الباحثين وخاصة مؤلف (قناع الفرعونية) مخاطر الدعوة الفرعونية وقال أن أول ما تبادر إلى الذهن أن فرعون هناليس إلار مزا لنوع من الجحكومات الإستبدادية البائدة، فالفرعونية أذن هي نوع من النظم التي تنبض على الحكم الاستبدادي الجائر، وتساءل: هل يستطيع المصرى المتشوق للحياة الصحيحة أن يجد في شعار الفرعونية من قوة الدفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الاسلام وخلص إلى القول بأن الفرعونية لم تمكن نظاما المحيحة لايجد في شعار الفرعونية من قوة الدفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الاسلام وناف من قوة الدفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى الحرية والمساواة ما يحده المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى

الحرية والمساواة فكيف تكون فى النهاية ، انه مع إنفتاح كل قيد جديد تبدو مرثيات ذلك الكابوس الفرعونى الخانق والتى تتحرك مصها ذكريات عصور واحتاب أجدها الظام الاجتماعي والتخلف العقلى .

كما كشف المولف عن مفهوم التوحيد المزعوم عند الفراعنة (١) ...

وقد تحررت الثقافة العربية فى سرعة عجيبة من أخطاء الدعوة الفرعونية وسقعات كلمات طه حسين الذى حمل لواء هذه الدعوة حين قال: أن الفرعونية متأصلة فى نفوس المصريين ، ولا يطلب من أن تتخلى عن فرعونيها ثم كربته الاحداث والوقائع حين قال: مصر لن تدخل وحده عربية ، .

<sup>(</sup>١) قناع الفرعونية الاستاذ أحمدِ صبرى.

# القوميه (الضيقة)

واجهت الغرب من خلال مراحل النهضة والتطور والحضارة والاستمار، خروجا من قيد الكنيسة وسلطان نفوذ أمراء الإقطاع ، وغلبة مبدأ الدولة وظور مفهوم الامة وفي محاولات للترابط بين الاجزاء في محاولتين قوميتين هما القومية الايطالية والقرمية الجرمانية.

وقد قامت القومية الغربية على مفاهيم حددتها تلك الظروف والتحديات، وفي العالم العربي، هندما سقطت الوحدة العثانية العربية، وزت الدعوة لمل والعروبة، وحاولت أن تستكشف مفاهيمها المستمدة من أوضاعها وتحدياتها الحاصة وغير أن الاستعار حاول أن يستفيد من الدعوة وأن يوجهها لحدمة أهدافه، وأن يحتويها، أو يحرف مفاهيمها ويفرص عليها مفاهيمه الغربية رغبة في اخراجها عن المضمون الاصيل المستمد من جوهر قيم الامة العربية ومفاهيمها وتراثها وتالمها عن المضمون الاصيل المستمد من جوهر قيم الامة العربية ومفاهيمها وتراثها وتراثها وتعرب المستمد من جوهر قيم الامة العربية ومفاهيمها وتراثها وتراثوا وتراثها وتراثها وتراثوا وتراثها وتراثوا وتراثوا وتراثوا وت

وكانت المحاولة الأولى التي حاولها النفوذ الاستمارى هو أن تكون القومية إقليمية ضيقة ، وأن تنحصر في مفهوم الوطنية لاتتعداه ، وفي هذه المرحلة طرح التغريب دعوات القومية المصرية والقومية السورية ، وحاول أن يجعل لهذه الاقليميات فلسفة فأثار الفرعونية والاشورية والبابلية والفينيقية والبرية ، وحاول عن طريق آخر أن يحطم كل وحدة أكبر ، فأثار الخلاف بين المسلين والمسيحيين ، وبين السنة والشيعة ، وبين الدروز والموارنة ، وبين العرب والبربر وبين العرب والبربر

فلما فشلت كل هذه المحاولة ، وبرز مفهوم الوحدة العربية جامعاً قوياً فى مواجهة النموذ الاجنبي عمدت حركة التغريب إلى تفريخ هذا المفهوم من قيمة ومقوماته فظهرت الدعوة إلى (قومية منفصلة عن التراث والثقافة) بحجة أن هذا التو وهذه الثقافة إسلامية أصلا ، وبرزت الدعوة إلى قومية علمانية ، غير أن هذه الدعوى وإن استمرت فإنها لم تحقق أى نجاح، ذلك لان الامة العربية لاتستطيع أن تنفصل في حركتها الفكرية والاجتهاعية عن قيمها الأساسية .

وإن الاسلام الذي هو منطلق مزاجها النفسي والعقلي ليس دنيا بمفهوم الدين الذي عارضته القوميات الأوربية ولكنه دين وثقافة وحضارة ومنهج حياة وإن أكبر عوامل القومية وهي اللغة والتاريخ لاتستطيع في الثقافة العربية أن ينفصل عن مفهوم الإسلام الأوسع ، كمصدر أساسي للفكر ومنهج للمجتمع .

وقد اعترف كتاب الغرب بهذه الحقيقة ولم يجدوا مفراً من تسجيلها ، يقرل والفرد كانتول سميث أنه لم تقم حركة وطنية في العالم العربي إلا وكانت الروح الاسلامية أساسها ، وإن تاريخ الشرق إلا أتى الحديث يدل على أن القرمية المجردة ليسث القاعدة الملائمة النهوض والبناء ، وما لم يكن المثل الاعلى إسلاميا على وجه من الوجوه لن تثمر الوحدة .

وقال هاملتون جب: أن العرب متمسكرن بلغتهم وأدبهم ومعنون بمجد الإسلام، كما أكد كثيرون وأن العرب لا يفكرون بإبدال صرفهم بالحروف اللاتينية، أو أن يتنحو عن لغة الهزآن التي تربطهم بالعالم الاسلامي كافة ، دوأن الروح الاسلامية ستبقى تسود بلادهم وتتقدم أبداً بلا كال ولن يطرأ عليها أي صعف أو وهن . .

وقد تأكد أن الصلة بين الفكر الاسلامي وحركة المقاومة الوطنية قوية ثابتة، وأن كل ثورات المقاومة للاستعبار نشأت من أحضان المساجد، وأن ثووة ١٩١٩ في مصر بدأت في ساحة الازهر الذي كان مصدرها ووقودها، وأن الذين حملو الواء التحرر الاجتماعي نفسه كانوامن المفكرين الإسلاميين.

وقد كشفت ثورة الجزائر عن مدى أهمية هذا اللون من النصال وعمقه في سبيل تحرير أرض المسلمين ومتماومة أى غزو أجنى .

ويقرر كثير من المراقبين المنصفين أن أزمة القومية العربية إنما تتمثل فى ذلك الجفاء المصطنع بينها و بين الفكر الاسلامى ، وقد حل بعض الدعاة لواء قومية علمانية على الطراز الأوربى وفق مفهوم الدعوة الطورانية وماحل لوائة الاتحاديون فى تركيا ، وهو ما لا يجد فى الامة العربية تتيلا ولاتقديرا.

ويقول الاستاذ جبريلي في كتابه اليقظة العربية في هذا المعنى : كان الاسلام ثورة عظيمة في تاريح العرب فمنه استمد العرب قوة وهو الذي حفظ لهم لغتهم والعرب لا يستطيعون فهم تراثهم القديم الذى هو جزء من حاضرهم إلا إذا فهموا الاسلام، والمفكرون القوميون يرون أن الاسلام يمد العرب بخصائص خلاقة ، .

ولقد حاول الكثيرون التصدى لدى العلاقة بين الدين والقومية، و بين الاسلامى والعروبة ، ولاشكأن مفهوم العروبة لا القومية فى الثقافة العربية والفكر الاسلامى هو مفهوم حضارى جارع ، يقوم على أساس تعاقدروحى واجتماعى عميق، دون أن يحمل معه أى معنى من معانى الاستعلاء بالجنس ، أو العداء للاجناس الاخرى ، بل على العكس من ذلك يؤمن بالانقتاح والالتقاء مع القوميات الاخرى ، التي يجمعها معهاو حدة فكر وأصول ثابتة ، لا سبيل إلى تجاهلها أو نكرانها ، ومن هنا فقد عجزت كل المحاولات فى أن تجعل من العروبة أن تكون مناقضة للإسلام أو مصادمة للامم الاسلامية غير العربية .

ومع أن الاسلام ليس دينا فحسب، حتى يقول دعاة النظرية الغربية بأنه لا يشترك في مقومات العروبة ، فإن النظرة السريعة إلى القوميات الأوربية تحكشة عن أنها لم تنفصل عن دينها ، فالبرو تستانقية جزء لا يتجزأ من القوميات المواندية والانكليزية ، بينها الارثوذكسية جزء أص من القوميات اليونائية والبانارية والاسلام كان ولا يزال جزءاً أساسيا من الفوميات التركية والايرانية والافغانية والعربية والماكستانية والاندونيسية .

و بحدل الروة أن كل دعاء (علمانية القومية) من غير العرب الاصلاء فكر ا ومر الذين تعلموا في معاهد الارساليات والتبشير ، أما الذين عرفوا أصالة الثقافة العربية فقد ربطوا بين العروبة والثقافة العربية المستمدة من الفكر الاسلامي وهناك عشرات منهم لهم كتاباتهم وقصائدهم التي تؤمن بأرضية الاسلام الحضاري والثقافي للوحدة العربية ، بل أن البعض قد وصل إلى حد القول بأنه ليس من العروبة التنكر للإسلام ، أو التفتيش عن بعث عربي نغير دين العرب .

ويقظة الفكر العربي تؤمن بأنها لا تستورد المفاهيم ولكنها تصنعها من واقع أمتنا ووجودنا بل أنها ليؤمن بأكثر من ذلك، وهو النظر بعين المراجعة والحذر إلى كل ما يصلما من تنسيرات خشية أن يكون مصدرها محاولة التغربب والغزوال كرى لصهرنا في ثقافة الاستعمار ومفاهيعة.

#### المادية

يقوم المذهب المادى على أساس المحسوس وحده ، منكراً ماسواه من عالم الغيب (الميتافيزيقا) إنكارا تاماً ، وتقوم النظرية المادية على إعتبار الدكون موجود بنفسه ، وقديم وغير منته ، (وهو ما يخالف حقائق الاديا المنزلة) والمذهب المادى ليس علما خالصا ولكنه فلسفة تقوم على الافتراض ، ذلك لانها تتصل بالجانب غير المحسوس ، وهو جانب يتحامله العلم لان أنابيقه لاتستطيع أن تضعه في مجال التجربة ، ومن هنا فانالتعارض بين المذهب المادى والواقع ليس خلافا بين المدين والعسلم ولكنه خلافا بين المدين والعلمة .

وحين يفترض الفلسفة المادية إنكار وجود الله والانبياء والبعث والجنة والنار وغيرها إنما تختلف مع العلم الذي قد حدد علمة في دائرة المحسوسات ولم يدخل في الخلاف مع الاديان، ومن هنا فان النظرية المادية لا تبعد سنادها من علم أو تجربة، أو برهان أو قياس، ولسكنها تبعدد نظرية قديمة عرقها الاغريق القدماء.

أما العلماء فانهم بعد أن تحطمت الذرة قد أصبحوا يقررون أن هناك وراء هذا الكون المادى المحسوس عالم آخر ، ويقررون أن هناك حقيقة كامنة وراء المظاهر ، وأن الكون ليس حقيقة فى ذاته وليس هو المظهر الوحيد المتعبير عن الحقيقة وأن هذه المفاهيم كلها قد وصلت إلى القول بأن ليس من شك فى أن قوة مدبرة مفكرة هى التى أبدعت الكون ، وقال أرنست رارز فورد ، أن نظرية المادة قد هدمت وان الذى هدمها هو ماثبت من أن الذرة تشكون من الكترونات المادة قد هدمت وان الذى هدمها هو ماثبت من ظام يحاكى النظام الشمسى ، وأن المادة لم تعد ثابتة لقد أصبحت تتحول إلى طاقة والطاقة تتحول إلى مادة .

ويقول الدكتور محمد خليل من الخالق: أن الاساس الذي قامت عليه المذاهب العلمية في القرن ١٩ قد المهار وأصبح العلماء لآن يتكلمون عن الحكون وعن الحياة، والان يكشف العلم عن ميادين جديدة

تُبعث عن الأرواحواصل المادة وغايةالوجود، ان مذهبدارون فرض وليس حقيقة وهو قابل النقض .

وعندنا أن الحنظأ هو فى التوسع فى إطلاق لفظ العلم على آراء الفلاسفة وفروض علماء الطبيعة ومن الحق أن يقال أن نظرية داروين قداستغلت استغلالا بشما لتدمير قيم الاديان ومفاهيم الروحية ، وإثارة الشهات حول حقيقة وجرد الله والوحى والنبوة وغيرها، وكان الهدف من استعلال النظرية أشاعه روح الالحاد والاباحة ، والتأثير فى مفاهيم الاخلاق والاجتماع .

وقد استغل هؤلاء الفلاسفة نظرية التطور وآخر جوها الى مجال هذه العلوم فى محاولة القول بأنه لا يوجد شىء ثابت وان كل شىء يستحيل ويتطور ويتحول من حال الى حال ، وأن من ذلك الدين والاخلاق . وهى نظرية خطيرة تغرى إلى دعوة الصهونية المتدفعة الى تدمير القيم والحضارات فى طريقها إلى السيطرة العالمية .

وتقف الفكر الاسلامى من المادية موقفاً واضحاً فهو يقرر أن الانسان مركب من بدن ونفس وجسم وروح ، وأن البدن من عالم المادة لانه يمتاز بالحنصائص المعروفة للاجسام أما النفس أو الروح فانها من عالم آخر يختلف في خصائصه عن المادة والاسلام في جوهره ثنائي يقر بوجود الله ووجود العالم وبوجود الدنيا والآخرة ، والروح والجسد ، والنفس والبدن ، وهو لذلك وهو يدعو الى الاقبال على الدنيا وتنيمة الحضارات وبناء الاعمال المادية ولكنه يجمل هدفها انسانيا عاليا ولا يجمل مفهومها المادي هوكل غايتها .

وقد ذهب غلاه المادية الى القول بأن المادة هى كل شيء ، وهى أصل العقل والشعور ، آمنوا بأن المادة لا تنقسم ، وهو ما سموه الجوهر الفرد ، غير أن مفاهيم العام تطورت وقلبت مفاهيمهم وحطمت نظريتهم حيث أثبت العلماء أن المنرة قابلة للتجزئة ، وأن المادة تصبح طاقة ، والطاقة تصبح مادة ، وأصبحت المادة والطاقة مظهرين لشيء واحد

وكذلك وأجهت نظرية المادية التاريخية والماديةوالجدلية نقداً يشكك في فرضيتها ويديل من غلوائها ، .

وقد كان التحدى أمام فلاسفة المادية جميماً هو نظرتهم إلى الدبن والكنيسة وما يتصل بها من واقع و تاريخ ، ومن هنا جاء هجومهم على الدين ككل أما بالنسبة للإسلام فإن الموقف تختلف تماماً ، ويكنى أن الإسلام هر منشىء المذهب العلمى التجربي الحديث .

### الماسونية

الماسونية جمعية سرية أقامها اليهود للقضاء على كل الفوى المناهضة لهم و في مقدمتها الكنيسة السكانوليكية وقد أخفوا هدفها الآساسى الذي يقوم على أساس إعادة بناء هيسكل سليمان و من هنا سميت الماسونة باسم ( البنا ثين الآحرار) وقد خفيت هذه الغاية على المخدوعين الذين دخلوا إليها ظانين أنها دعوة إلى الحرية وأنصاف المظلومين، وقد شاعت في دعواها العالم الاسلامي مع مخططات الاستعمار الآخرى كالتبشير وغيره ، ولم يكتشف العرب أمرها إلا بعد سقوط السلطان عبد الحيد الذي كان يعرف أخطارها منذ اتصلت محافلها القائمة في سالونيك مع جماعة تركيا القائمة وعملت إلى السيطرة عليها واحتوائها و توجيها إلى غاياتها الاساسية في أسقاط عبد الحيد الذي وقف عثرة ضد مطامع اليهود ، فلسطين ، وكانت جمعية تركيا القناة الحاكمة خلال ( ١٩٠٩ – ١٠١٨ ) هي التي حتقت هدف الصهيونية تركيا القناة الحاكمة خلال ( ١٩٠٩ – ١٠١٨ ) هي التي حتقت هدف الصهيونية على أوسع نطاق كما حققت هدف الاستعار بإيجاد مذا بع دموية المعرب بواسطة الاستعار بالمسلين إلى وقت عاويل .

وقد كشفت الدراسات التي قام بها الكثيرون مدى إختاار الماسونية التي استطاعت أن تقضى على كثير من الحكومات والملوك والحكام الذين حافظوا على مقومات بلادهم وحالوا دون نفوذ اليهود فيها، وكان فى مقدمة الذين كشفوا هذه المخططات السيد رشيد رضا فى مصر والآب لويس شيخو فى الشام ، ثم كان لسقوط وثائق مؤتمر بازل الذى عقده هر تزل وحضره ثملا ثما تة من الحاخامات مؤكداً للرابطة الوثيقة بين الماسونية وبين الصهيونية كأداة سرية لها ، فقد جمعت هذه العرو توكولات كل ماعرف عن الماسونية من مخططات وأعمال ولذلك فقد عدت الصهيونية إلى تسكذيب هذه العرو توكولات واتهامها بأنها من أعمال خصومها ، بل لقد قام بعض العرب بمساير تهم فى ذلك ، ولسكن النظرة الصحيحة تحديمها ، بل لقد قام بعض العرب بمساير تهم فى ذلك ، ولسكن النظرة الصحيحة تكشف عن أن الماسونية جهاز من أجهزة الصهيونية الطامعة فى السيطرة على العالم ووقامة المعراطورية تسكون القدس عاصمتها وإعادة بناءهيكل سليان والسيطرة على العالم كاه ووواثة الاستعبار الغرى .

م ١٣ - الشبهات والاخطاء الشائعة

## الهدامة: المذاهب الهدامه

تعددت المذاهب الهدامة والدعوات الهدامة ، وقد حاول الاستعمار إغراء العرب والمسلمين بها وكان للصهيونية دور كبير في حماية هذه المؤسسات ورعايتها ومن أبرز هذه المذاهب الدعوات : إلى الألحاد والإباحة والكشف وقصص الجنس وأنكار الاديان والوحى والجزاء واليوم الآخر . وقد كانت البهائية من أبرز هذه الدعوات التي ثبت أخيرا أنها نتاج صهيوني تعمل وسائل العمل له ، وكذلك الجعيات السرية الماسونية التي انتشرت في العالم الإسلامي خلال الفترة السابقة للحرب العالمية الثانية والتي كان لها دورها في إسقاط السلطان عبد الحميد على أثر موقفه المشرف في معارضة أهداف الصهيونية في الإقامة في فلسطين ، ومن هذه الدعوات الهدامة : مذهب الروحية الحديثة التي تحاول خداع المؤمنين بالله بعد أن استوعيت الدعواث الماهية غير المؤمنين وذلك حتى تتم السيطرة على المسلمين والعرب . وقد كشف الباحثون عن أخطار دعوة الروحية الحديثة ومادية .

ومن الدعوات الهدامة تلك الدعوات التي تحمل لواء العروبة المنفصلة عن جذور الفكر الاسلامي ، وكذلك الدعوات التي تحمل لواء الأقلية الضيقة ، أو العنصرية ، أو محاولة جعل الوحدة العربية دعوة عدوانية منعزلة عن العالم الاسلامي ، منفصلة عن جيرانها من الترك والفرس والهنود .

وقد جاءت هذه النطرات من تقليد خاطىء انظرية القومية الغربية التي قامت على أساس القضاء على نقوذ الكنيسة وإعلاء العنصر والجنس والدم مع العدوان والخصومة للاجناس الاخرى على النحو الذىءرفته التزعات النازية والصهيونية.

ولقد كان الفكر الاسلامي قادراً على نبذ هذه الدعوات الهدامة ودمغها بالخطأ ، ومعارضة الذاتية العربية الاسلامية والمزاج النفسي والاحساس العربي لهذة الدعوات التي تتمارض مع جذور هذه الأمة الى أقامت فكرها على أساس الته حده العدل والحربة ذات الصوابط البنائة للمجتمع والفرد.

### الوثنية

يطلق كلمة الوثنية على مختلف المعقائد التي لا تفرد إلله سيحانه بالتوجيد من تعدد وتنسب الوثنية إلى الوثن أي عبـادة الاحجار والاصنام ، وقد وصف اليونان القدماء ( الاغريق ) بالوثنية ، كما وصف بها أهل الجزيرة العربية على اختلاف في المدى والفهم ، فقد كانت وثنية العرب ساذجة تقليدية بينها كانت الوثنية الاغريقية تقوم على فلسفة عرضة ، لها قلاسفة أمثال أفلاطون وأرسطو وشعراء أمثال اسخلبوس وسوفوكلس والعقائد الرثنية متعددة منها تأليه الطبيعة ( أو جزء من أجزائها كالشمس أو القمر أو يعض أنواع الحيوان ) أو تالية البشر ( فرداً أو أسرة أو جماعة ) وذلك كعمادة الملوك والاسرالحاكمة عند بعض الامم القدمة كالمصربين القدماء أو الحديثة كاليابان والهنود ، وكعبادة للانبياء والابطال والقديسين والاولياء ، ولذلك فقد حرص الاسلام على اقصاء أى نوع من أنواع التكريم الميالغ قيه للأبطال أو الصالحين حتى لا يتحول مع الرَّمَن إلى مثل هذا النوع من العبادة وكان الآغريق يقولون بتعدد الآلهة ، فكان كل إله يمثل قوة طبيعية خاصة بديرها ويتولى أمرها ، ومن ذلك : زيوس : إله الرعد والبرق وهو كبير الالهة وديمتر إله الأرض والخصوبة، وأفرود بعد آلهة الجمال وأبولو إله الشمس ، ونيتون إله البحر وهكذا ولا يفرق اليونان بين طبيعة الالهة وطبيعة البشر ، إذ يحوز عليها ما يحوز على البشر من بغض وحقد وقسوة وشره وطمع وجبن وحب للانتقام وكانت آلهتهم لاترى بأسأ مرب اغتصاب زوجات الآلهة الاخوى وتتصف بالاخلاق الشريرة .

ومن العقائد الوثنية الاعتقاد بالوهية بمض الكاثنات الخفية وعبادتها كالملائكة والجن والشيطان والارواح أو تأليه جزء من الانسان كالعقل، وهناك العقائد السلبية والالحادية الفائمة على أنطار الله وبجوده، وإنكار الحياة الآخرة.

ويقول الدكتر مجد البهي أن الوثنية التي يحاربها الاسلام ليس هي وثنية

۱ ـ دكتور محمد البارك ـ دكتور محمد البهى ـ دكتور محمد عبد الحكيم

الغرب التي كانت قائمة على تقديس الأصنام وبعض الكواكب فحسب ، بل هي وثنية الانسان على العموم وهي تقديس المشخص دون رعاية للمبدأ أو المثال ، وعنده أن الانسان دائماً في حاجة إلى معونة الدين في مكافحة الوثنية .

وقد هاجم الاسلام الوثنية وهاجم تعدد الآلية ودعا إلى عبادة إله واحد لا يعرف شخصه ولا تحد حقيقته لانه فوق الطبيعة وفوق ما بها من أشخاص.

وهناك إجماع على أن الوثنية وتعدد المعبود متلازمان ، كما أرب الوثنية وتشخيص المعبود متلازمان .

وتختلف الوثنية العربيَّة عن الوثنية الاغريقية في أنها لم تكن وثنية قائمة ِ بذاتها ، وإنما كانتِ انحرافاً عن دين التوحيد الذي دعا إليه , إبراهيم ، فقد. اعتنق معظم العرب دين إبراهم ولكنهم مع تقدم الزمن ومع تفرقهم في الاقطاركانوا يحملون ممهم بعص حجارة الكعبة يتبركون بها ثم حرلوا هذة الاحجار إلى أصنام وأوثان ، ومن هنا اختنى التوحيد وبرزت عبادة التماثيل والاصنام وقدمت لها القرابين ، من وثنية العرب عبادة النجوم . وقد عجزت المسيحيه بما فيها من تقاليد وما يتصل بها من عقيدة التثليت ودعوى صلب المسيح أن تجذب انتباه العرب ، أما التثليث فقد كان معروفا عند الفراعنة القدماء ، والهنود، واليونان، وكمان الفرس يعبدون إلها مثلث الاقانيم مثل الهنود هو ( أو رمزاً ومترات واهرمان ) ويقول (راون ) في كتابه خرافات التوراة (Biblemyths) أن تصورالخلاص بواسطة تقديم أحد الآلهة ذبيحة فداء عن الخطيئة قديمة المهد جدآ عند الهنود ألوثنيين ويعتتد الهنود الوثنيين ويعتقدالهنود الوثنيون بالخطيئة الاصلية . ويقول رتشارد في كتابه خرافات المصريين الوثنيين أنه لا تخلوكافة الامحات الدينية المأخوذة من مصادر شرقيهمن ذكر أحدأنواع التثليث أو التولد الثلاثي أو اللاهوت الثلاثي وكان الهند يعبدون ( تي مورتي ) أى الآقانيم الثلاثة ( الرب والمخلص وسيفا ) والصينيون يعبدون بوذا ويسمونه ( فو ) ويَقُولُونَ أَنهُ ذُو اللَّالَةُ أَقَانَمُ وَالْمُصْرِيونَ القَدْمَاءُ يُعْبِدُونَ ( إيريس . اوزبریس . **حور**ش ) . فتالتنكيث جاء إلى المسيحية من الفلسفة الإغريقية ، وهكذا يبدو تقارب واضح بين الوثنية والآغريقية والمسيحية الغربية (وهى غير المسيحية السمحاء المنزلة) والفرعونية ، وتشابه في كثير من الطقوس والنظريات ، ويقف الإسلام وحده متميزا عن هذه الاديان جيماً بطابع التوحيد الجذرى الاساسي وقد صور القرآن الكريم هذا الممنى في قوله تعالى : « ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحسكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لى من دون الله ولكن كونوا ربانين ، ومن هنا تأتى معارضة الإسلام للوثنية والشرك وللتحريف في سبيل القضاء على الوثنية .

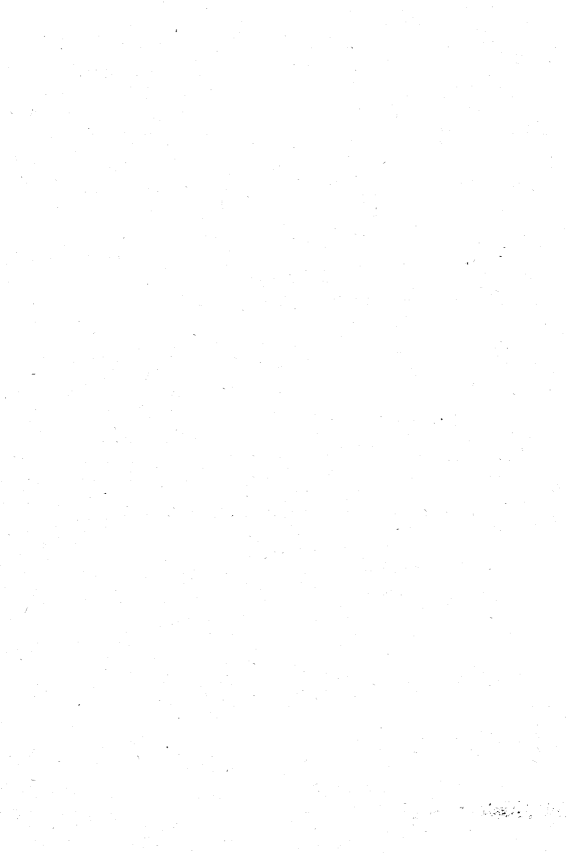
### توحيد الأديان

توتفع بين آن وآخر صيحة تدعو إلى توحيد الاديان، أو على الاقل إلى توحيد الاسلام والمسيحية، في عام ١٨٨٣ كان القس اسحق تيلور يقوم بالدعاية لتوحيد الاسلام والنصرانية على أساس قاعدة التوحيد الموجودة في الإسلام والموجودة عند الكنيسة الانجيلية وقد اتصل عن طريق صديق فارسي هو فيرزابكو) بالاستاذ محمد عبده وهوفي متفاه في ذمشق، وقد تحدد هذا الموقف مراث ومرات وكان هناك من يدعى خريستفو جياره الذي كان يحل لواء هذه الدعوة في مصر وقد هاجمه رجال الكنيسة وقال التمص سرجيوس أنه أواد أن يحمل المسيحيين مسلمين ينكرون لاهوت المسيح الذي هو أساس دينهم والذي تتركز فيه كل عقائدهم ، كما أنه أراد أن يجمل المسلمين مسيحيين يعترفون بصحة وأن يعترفوا بلا هوت المسيح ، كما أنه أراد أن يجمل اليهود مسيحيين لانه طلب وأن يعترفوا بلا هوت المسيح قد جاء الى العالم ولو اعترف اليهود بمجيء المسيح المهجروا طقوسهم اليهودية وعادتها وصاروا مسيحيين ، لأن المسيح هو محور نبواء اتهم ، ومهني هذا استحالة هذا التوحيد بين الاديان .

وهناك محاولة أخرى موضع الشك والرببة هي محاولة البهائية التي تتظاهر بتوحيد الاديان وتهدف الى هدم الاديان لنحل محلما الدين البهائي .

ومعنى هذا عبر المحاولات المختلفة أن من وراثها هدف سياسي استعبارى أو صهيونى من أهداف تلك الدعوات العاملة على تقويض المجمعات الإنسانية ، وليس في مفهوم الاسلام نفسه توحيد الاديان دائما فيه تساندها على مقاومة الالحاد والاباحة وكشف الاعتقاد بوحدة الله والتقاء الانسانية على الخير والاخاء .

الباسيف السارس التساريخ



### اخوان الصفا

ليس الاهتمام بنشر رسائل إخوان الصفا وإعادة إصدارها عيباً في ذاته ما أسديت للقارىء الحقيقة كاملة ، ودون أن تشوه هذه الحقيقة بإضفاء صفات غير صادقة على هذه الجماعة الغامضة التي عجز أصحابها أن يبرزوا أسمائهم أو يكشفوا عن أنفسهم أويقفوا في صفوفالعلماء أو المصلحين أو الفلاسفة أو حتى دعاة المذاهب الدخيلة من أمثال أن الراوندي والحلاج والسهروردي وغيرهم . ولكي يقرأ القارىء رسائل إخوانالصفاعليه أن يعرف من كتبها أولا فإذا وثق به وعلم أنه من أهل العلم الخالص البعيد عن الصلال أو الانحراف كانله أن يقرأ ماكتب فإن لم يتحقق له هذه الثقة فعليه أن يقرأ في حذر على ضوء ما عرف من أمر الكاتب وأهواته ، والإجماع بين الذين قدموا لإخوان الصفا منذ كشف أحمد زكى باشاءي هذمالرسائل إلى اليوم وقد تناولها الكثيرون بالبحث كالدكتور طه حسين وجبور عبد النور وعمرالدسوق ودور النشر اللبنانية ، أقول أن الإجماع منعقداً على أن إخوان الصّفا جاعة مشبوهة ليست من العلباء ولكنما من دعاة الباطنية والمجوسية والزندقة الحاقدة على الإسلامواللغة العربية والدولة الإسلامية ولهم صلات واضعة وأكيدة بالحركات المريبة التي كانت نعمل على تقويض المجتمع الإسلامي ، وقد أضني هؤلاء الدعاة للجاعة السرية على هدفهم السياسي طابعاً على وسفياً ، بيد أن هذا الطابع لم يخف حقيقتهم ولم يحل دون بروز مقاصدهم من خلال عرضهم للنظريات المختلفة التي تكشف عن معارضة أكيدة لمضامين الإسلام وقيمه الاساسية وفي مقدمتها , التوحيد » : لب لباب الإسلام وفكر هو قرآنه و دعو ته .

وتؤكد مختلف المصادر التاريخية على أن « إخوان الصفا ، تكونت على هيئة جماعة سرية ( ٣٣٤ – ٣٧٣ م) في البصرة لبث آرائهم بواسطة رسائل علية ولها صلة أكيدة بالباطنية والاسماعيلية ، ويمكن القول جملة أن المنهج الفكرى الذي قدمه إخوان الصفا في رسالتهم الجامعة ورسائلهم الاثنين والخسين يكشف عن مجافاة أصيلة للإسلام وتلفيق كامل لكل الفلسفات الوثنية بمختلف أنواعها وفنونها : من أفلاطونية حديثة إلى فيثاغورية إلى نظريات أفلاطون وأرسطو

وأفلوطين وفيثاغورس والمجوسيةوالمزدكية والمانوية والزرادشتية جميعاً منظومة في سلكواحد في محاولة لحلطها بمفاهيم غامضة من الشريعة الإسلامية تلتقي بها مع عام لله الباطنية .

وقد وصفهم (أبو حيان التوحيدى)فى كتابه الإمتاع والمؤانسة بأنهم دعصابة، وضعت منهجاً وعموا أنهم قربوا به الطريق إلى الفوز برضوان الله، وأنهم قالوا: أن الشريعة قد دتست بالجهالات واختلطت بالضلالات ولا سببل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة لانها حاوية للحكم الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية وزعوا أنه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة الاسلامية فقد حصل الكال » .

وقد وجهت إلى مضامين هذه الرسائل نقدات سريحة تكثيف عن مخالفتها الجوهرية لقيم الفكر الاسلامى ووصفت بأنها تكشف عن إغراق فى الخيال واعتماد على الآفكار اليونانيةمن غير فحصولا انتقادا لمقومات وبجث في كل علم من غير إشباع وإقناع ، وأبرز ما يكشَف عن شعوبيتهم ومحاولتهم لهدم المقومات الاساسية للإسلام فكرة أنهم يؤمنون بكل الاديان والمناهب . وإذا أرادوا [ تأیید رأیم و بث دعوتهم تمثلوا أنبیاء الله المرسلین ( موسی وعیسی و محمد ) وأضافوا إليهم اليزدان وغازيمرن وأرسطو وأفلاطون، وهم يخلطون الاديان بالفلسفات في محاولة لبنّاء مذهب يلغي الاديان ويعيد الوحدة \_ إلى المسلم والنصراني والمجوسي واليهودي والافلاطوني والمشائي والفيثاغورثي ـ على حد تعبير الدكتور جبور عبد النور ـ ويجمع الذين درسوا رسائلهم أن غايتهم هي الباطنية وأنهم من الفرق الضالة الغالية التي تعمل دائماً على الاحتماء كذباً بأهل البيت ، وأن أكبر مصدر لإدانتهم أسلوبهم الرمزى وإخفاء أسمائهم ، والتحرز من ذكر الاعلام الذين يصدرون عن آرائهم وفكرهم تحفظاً من أن يكشف مذهبهم أو هواهم السياسي ، وفي كتاباتهم إشارات غامضة يستشف منها ميلا خفيا إلى المجرسية الممدلة بالوثنية الاغربقية ، وهم يرون أن عليا هو إلى طبقه الانبياء أقرب ويفرقون بينه وبين الصحابة ويحاولون وصفه بالتقوق علىالخلفاء الرائدين. كما اتسمت هذه الرسائل بالنقمة على الدولة الاسلامية والسعى إلى تحطيمها وتبرز فى كتاباتهم مقاهيم الباطنية والاسماعيلية والفيثاغورثية والافلاطونية

والمجوسية . وتخلط بين آرائهم على غـير وفاق « وفى نصوصهم فقرات كثيرة ولكنها بموهة تشير إلى أن فى قرارة نفوسهم ميلا إلى الوثنية والوثنية إغريقية وبابلية وأشورية ) وهم حين يوازنون بين الاديان الساوية والارضية يفضلون الاخيرة ويسرفون فى تمجيد مفاهيمها .

ولهم آراء في الكواكب تخالف مفهوم الإسلام فهم يعتقدون أنها السبب المباشر في التكون الطبيعي وظهور المادة ، وسبب ما يصيب الأجسام فوق سطح الارض من علل وأمراض وقد لاحظ التوحيدي أنهم ينكرون البعث بالاجساد ج ٣ ص ٧٨ وجهُص ٤٠) ويفسرون الجنة والنار خلافاً لما تواتر عندالمسلمين وينكرون الشياطين علىالصورةالق يفهمها معظما لمسلمينو يفسرون الكفرو العذاب تفسيرًا باطنياً فلسفياً، وتشتمل رسائلهم «على كثير من الاراء الخالية و بعضها معتنق من اليونان وبمضها وليدا لاذهان وبعضها تراث الكهان كأسرار الاعداد والتنجم والفال والرجر ،والسحر والعزائم والإيمان بطوالع النجوم وتأثيرها وموسيق الافلاك ونغاتها والحاقها ويشمل كذلك على عقيدة الوحى والإمام المستور والثقية، وفيها إعداد النفوس والعقول لدولة جديدة وهي في مجموعها شرائع من الحكمة والديانة والشعوذة والكهانة والسياسة ، تقوم على أساس الفلسفة اليرنانية الطبيعية الالهية وقدكانت هذه الرسائل محاولة لوضع نظام جديد يجل محل الشريعة الإسلامية التي يعتقد إخوان الصفا أنها أصبحت عتيقه لا تؤدى رسالتها وقد أخفقت محاولة إخوان الصفا وفشلت فلم تنجح في إقامة نظام علمي أو تنشىء مجتمعاً يقوم على أساسها لانها خالفت جوهر الإسلام وبمدت عن المزاج العربي الإسلامي وملامح الذاتية التي أقامها الفكر الاسلامي في الامة التي نشرت بين أهلها وأكدت أن كُلُّ محاولة لدمج الفكر الاسلامي القائم على التوحيد بأي فلسفة وثنية ، كاليونانية أو الهندية أو المجوسية فإنه عمل لا محقق شيئًا ، إذ لا يمكن أن يتحقق الذوبان والانصبارَ مطلقاً بين الفكر الاسلامي القائم على التوحيد ومختلف هذه الديانات والمذاهب والفلسفات القائمة أساساً على الوثنية والتعدد والالحاد والانكار، وقد فشلت هذه المحاولة كما فشلت كل المحاولات التي سبقتها والتي تلتما في خلط

الاسلام بغيره أو إضافة أجزاء منه إلى مذاهب وفلسفات أخرى ، وكشف الاسلام في هذه اللقاءات عن ذاتية واضحة صريحة قادرة مستحيلة على الانصهار أو الدوبان في غيرها محتفظة بطابعها وذاتيتها وجوهرها ومزاجها حتى في أشد الفترات ضعفاً وتخلفاً .

وجملة القول أن محاولة إخوان الصفا والباطنية فى خلط الاسلام بأهرمين والبرذان وأفلاطون وأرسسطو وغازيمون ، أو خلط الفكر الاسلام بالالهيات اليونان أوكتب الاديان الاخرى أوكتب الطبيعة والكواكب أمر غير متحقق فجرهر الاسلام مستحيل على الانصهار أو الحاط.

### الاسرائيليات

من أخطر التمديات التي واجهت الاسلام والفكر الاسلاى والثقافة العربية ظاهرة « الاسرائيليات » وهي إضافان خطيرة ونظريات مستمدة من نصوص قديمة ، وثنية وبجوسية من خارج مفهوم الاسلام وذاتيته المختلفة عن الاديان والفلسفات ، تسربت مع الزمن وقصد إلى إضافتها خصوم الاسلام وأعدائه رغبة في عزله عن جوهره الاصيل وقد شكات مع الزمن قشرة صلبة أو حاجزا خطيراً عازلا عن مفهوم الاسلام في بساطته ووضوحه ويسره وإيجازه، وأضافت خطيراً عازلا عن مفهوم الاسلام في بساطته ووضوحه ويسره وإيجازه، وأضافت تماصيل كثيرة باطلة وتوسعات عديدة تتعارض أساساً مع مفهوم الاسلام القائم على التوحيد ، والمتصل الواضح الصريح للغيب والايمان بقواعد القرآن ونهجه ومنطقه في مواجهه مختلف القضايا والامور السابقة وغير المنظورة وخاصة ما يتعلق بعالم الغيب وما وراء العالم المحسوس ، وفيها يتعلق بالعسالم الاخر والتاريخ القديم السابق على الاسلام وتاريخ الامم السابقة والمجتمعات وأحداثها والتاريخ القديم السابق على الاسلام وتاريخ الامم السابقة والمجتمعات وأحداثها

وقد أضيف إلى الاسرائيليات مع تطور الفكر لاسلامي إضافات أخرى السربت من الفلسفات اليونانية والهندية والديانات الفارسية وغيرها عاكون حصيلة ضخمة إستعملها الشعوبيون وأعداء الإسلام والعرب في القديم سلاحا لتحريل الانظار عن منهوم الاسلام وجوهره وإخراجه عن مضامينة وإتاحة الفرصة لمفاهم الوثنية والثنائية والتثليث لغزوه.

وقد واجه المفكرون الم المون هده الدخائل إلاسرائيلية الباطنية والمجوسية وغيرها وفندوها وكشفوا عنها وفي مقدمة من تولى ذلك: الجاحظ (البيان والتديين) القاضى بن العربي (العواصم من القواصم) وابن الجوزى (تلبيس إبليس) كما واجه هذه القضايا ابن حزم والغزالي وابن خلدون وعرضوا لاراء الباطنية والمحوسية والمزدكية والمانوية وغيرهم ويناق علماء المسلمين كلة إسرائيليات على جميع العتائد غير الاسلامية ولاسيما تلك العقائد والاساطير القي مقدمة هذه الاسرائيليات تلك الاضافات المسلمية والتحسيرات للايات القرآنية والتوسع في أوصاف تلك الاضافات في أوصاف

الملائدكة الجنة والنار والحشر ويوم القيامة وتصويرها تصويرا حسياً .

وقد أفرد ابن خلدون فى مقدمته فع لمين لدراسة هـذا الموضوع ، وأدرك أهنية هذا النوع من الننبؤ فى تاريخ الاسلام ، وكان فى مقدمة من نعى عليه وشهر يبطلانه .

وهذه التنبؤات هى الق أضافتها الاسرائيليات فما يتعلق بالمهدى المنتظر أو رجعة المسيح أو ظهور المسيح الدجال ، وكل هذا الامور وغيرهما بما لاسند لها من القرآن أو الحديث الصحيح .

وقد بدأ تكون هذه الحصيلة عندما حاول المفسرون المسلمون سؤال أحبار اليهود عن ما يوجد فى كتبهم من إشارات إلى بعض المسائل الى أوردها القرآن ثم نقلوا ماكانوا يسمعونه على أنه استرشاد أو توضيح ثم لم يلبث أن تحول إلى ما يشبه القضايا المسلم بها .

وفى عصر الضعف ومرحلة التخلف وفترة التجميع ظهرت كستب كثيرة لم كستبها علماء محقةون ، جمعت أحاديث منحولة وأكاذيب ومفتريات مدسوسة على الدين ، وفى مقدمة هذه المؤلفات بدائع الزهور والعرائس فى القصص والاخبار .

وقد ارتفعت المصوات بالدعوة إلى غربلة هذه الكنب حرصاعلى مقاورة الخطر الذي تنفثه في جمور العوام وإنصاف المتعلمين .

وكان لدائرة المعارف الاسلامية والمستشرقين إهتهام بالغ بأمشال كعب الاحبار ووهب بن منبه وعبد الله بن سلام وهم الذين أشاعوا الاسرائيلات فى صور الاسلام، وكان علماء المسلمين يسألونهم بوصفهم من أهل الكتاب عما عندهم في مثل قضايا بدأ الخليفة وشأن الانهيه والامم القديمة، ولم يكن همذا الا ن باب التعرف إلى الشبهات والتحرز من الوقوع فيها، غير أرب بعض الرواة جمع مثل هذه الاراء أمثال السدى والسكسائي والتعلي والخازن والطبرى وسجلوها في مؤلفاتهم، فالتصقت بتفسير القرآن الكريم، وقد عارض المفكرون المسلمون هذا الاتجاه وشجبوه وفي مقدمتهم العلامة ابن خلدون، غير أن دائرة وبو بنها وعدتها مصادر صحيحة وجاء جولدزيهر وهو من خصوم الاسلام فتعلت هذه الاراء فدافع عن كعب الاحبار وزملائه.

# الإغريق واليونان

كلمات متعددة تمثل طقساً فكرياً معينا وتوحى إلى مناخ تقافى له طابعه ومفاهيمه وتكشف عن عالم له قيمه ومقوماته : هي الاغريق واليونان ومنها اشتق اسم المذهب الفكرى و الهلينية ، التي هي عثابة النمط الثقافي الذي يتجلى في المئل اليونمانية أو إفتباس اللغة والفكر اليوناني والتزام المثل اليونانية العليا . وترجع أهمية الدراسات المتصلة بالإغريق واليوتانوالهيلنية إلى ارتباط الحضارة الغربية الحديثة بالجذور اليونانية والاغريقية واعتبارها من مصادرها الاساسية ، فقد سقطت اليونان تحت حكم الرومان ٤٦ ا ق . م وقد تبتى الرومان حضارة اليونان حتى سقطت الله ولة الرومانية في القرن الرابع المسيحي ، ودخلت أورباً في فترة أقرون الوسطى المظلمة التي كانت كذلك بالنسبة لأوربا وحدها ، حيث ظهرت أضواء الإسلام في الةرن السادس المسيحي ولم تلبت أن عنت العالم كله ووصلت إلى أوربا واستقرت في الاندلس وجنوبي فرنسا وإيطاليا وكانت هي الشرارة التي أوقدت عصر النهضة ومن جذور المذهب العلمي التجريبي الاسلامي تكونت الحضارة الحديثة هذه الحضارة التي حاولت أن تنفي عن نفسها مؤثرات الفكر الاسلاميف نفس الوقت الذي ارتبطت فيه بالاغريقية القديمة واعتبرتهامع المسيحية الوافدة من الشرق ـ بعد أن تحولت إلى طابع غربي وإطار للحضارة الغربية \_مصدراً لها .

وقد ركز الفكر الغربي على التراث الاغربي وابتمثه مجدداً واعتبره مصدراً أساسياً له ، ومن هنا فقد عنى المتصلون بالفسكر الغربي عناية كبرى بالاثار اللاتينية والاغربة إلى واحتضنوا نظرية لم تتأكدلاتاريخيا ولاعليا بأن للإغربيق واللاتينية أثر كبير في الفكر الاسلامي وهي نظرية طالما رددها المبشرون والمستشرقون ودعاة التغريب في محاولة لخلق تصور عربي إسلامي بأن الفيم الاسلامية لها ركائز من الفكر الهلبي .

ومن الحق أن يقال أن القكر الاسلامى قد تكاملت قيمه ومقوماته فى حياة الرسول ومع آخر آية من آيات الةرآن الكريم وأنه لم تجر إضافة أى شيء إليه من بعد وإلى اليوم، وإن كان هذا الفكر بطابعه فى الانفتاح على الثقافات

المختلفة قد أخذ وأعطى ورفض فى مجال المناهج والأساليب واستطاع أن يهضم كثيراً ماوجده فى ثقافات وفلسفات الامم المختلفة بعد أن ساغه وصهره فى بوتقته . وشأنه بالنسبة للفكر الهلينى وشائه بالنسبة للفلسفات الفارسية والهندية والمسيحية وغيرها .

أما موقف الفكر الاسلاى من الفلسفات اليونانية والعراث اليونانى فقدكان واضحا، إذ ترجم العلماء المسلمون الفلسفات العلمية والطبيعية وعلوم الفلك والحساب والطب وغيرها واعرضوا عن الاداب والشعر، ولما ترجمت الفلسفة الالهية وهى علم الاصنام عند الاعريق والوثنيات وقف منها المفكرون المسلمون موقعاً صريحاً في المعارضة والرفض، وكان شأنهم في كل ما تفعلوه أمرين أولها أنهم أداروه في أطار التوحيد والنبوة ورفضوا الثنائيات وعبادة الالهة والاصنام والوثنيات جميعاً وثانيهما أنهم أساغوه وصهروه في بوتقتهم، وأحالوه إلى جوهر فكره دون أن تغير شيئا من قيمهم أو مفاهيمهم.

ولكن الغزو الفكرى وحركة التغريب حاولت محاولات صخمة أن تغرض على الذوق العربى الاسلاى والمزاج العربى الاسلاى نصورات إغريقية ويونانية لها طوابعها الحاصة المستمدة من بنيانها وقد فشلت هذه المحاولة في أن تغير من جوهر القيم الاساسية للفكر الاسلاى القائمة أساً على التوحيد ، ذلك أن الفلسفات اليونانية الاغريقية قد تتلاق مع الفكر العربى الحديث ومع المسيحية ومع اليهودية والتوراة ، ومع الفرعونية والمجوسية القارسية بحكم قاسم مشترك أعظم بينها ، يكاد يوجد عنصر اللقاء والتقارب والتشابه خاصة في بجال الاساطير حتى بين نظرية إيزيس وأوزوريس وحورس وبين نظرية التثليث، يقول العلامة تونين (1) أن شخصيتي إيزيس وسيبيل تظهران في المسيحيحة مرة أخرى في تجلى السيدة مريم في شخصية أم الاله الكبرى ، كما تشاهد تقاطيع إله الشمس في الصورة ذات الطابع الحربي الذي يبدو وفيها المسيح في بعض الاحيان .

<sup>(</sup>١) ج ٣ توبيني : هختصردراسة التآريخ

ويمكن القول بأن المثل الاعلى في الاسلام يختلف اختلافاً جذرياً عن المثل الاعلى اليوناني الذي ارتبط إلى حد كبير بالفلسفات الفرعونية والمسيحية وأبرز هذا الحلاف يتمثل في التوحيد الاسلامي ( لا إله إلاالته واحداً حدهو ربكل شيء) والانسان سيد الكون تحت حكمه وإرادته ، بينما في المفهوم الاغريقي يوجد عشرات الالهة، التي تتصارع و تتقاتل وحيث يبد الانسان هو سيد العالم وحيث يعبد جماله لجسدي ويؤله وحيث يصارع الانسان الالحة وينتصر عليها وحيث تفعل الالهة الشر ، يقول أنيش فريحه « أن الهتكم لا تتميز عن البشر إلا بقوتها والا بخلودها وعدم فنائها مع الرمن وهي فيما عدا ذلك كعامة الناس تماما تحسدو تغار ، وقد وزع اليونان السلطات بين هذه الالهة ، ووجهوا عنايتهم إلى تمجيد ودراسة الجسم الانساني فأعطوا الالهة شكله ومثلوها به . ويرتكز المثل الاعلى اليوناني على أن الانسان هو مقياس كل شيء في هذا العالم .

ويعتقد اليونان أن نصيبهم أوفى من نصيب غيرهم من حيث جمال الاجسام ومن هنا نشأ طابع الحضارة الاغريقية والثقافة الهيلنية وهو تمجيد وتاليه الجمال الجسمى، ويضيف أنيس فريحه هذه الالهة بأنها تسرح وتمرح على جبل أو المبوس وتتصرف تصرف البشر فقد كانوا يحبون ويكرهون ويقتلون ويسرقون ويخطفون نساه بعضهم بعضا، وبعبارة أخرى كانت آلهة اليونان أناساً ولكنهم جبا برة ذوى بأس يتصفون بكل ما هو جميل وبكل ما هو بشع ذميم ، كانوا أناساً يقتدى بفضائلهم ويهزأ برزائلهم ، ولذلك لم يشعر اليوناني أمام ربه أنه عبد ذليل بحاجة إلى الرحمة والشفقة بل ظل سيد نفسه متيتن أنه سيد الارض وأن ذليل بحاجة إلى الرحمة والشفقة بل ظل سيد نفسه متيتن أنه سيد الارض وأن الحياه نهب له ولعبقريته ولم ير في الكون قوة تسحقه ».

وهذه العبارات من كاتب معجب بحضارة الاغريق و بأسلوب مهذب كثيراً فى تصوير مدى هذه العلاقة بين الالهة والبشر لتكشف عن فهم مختلف كل الاختلاف و بعبدكل البعد، عن مفهوم المسلمين والعرب فى علاقتهم بالله، هذا الحلاف الجذرى بين الفكر اللاتيني والفكر الاسلامي ينسحب و يمتد من هذه النقطة إلى كل القيم و المفاهم الاجماعية والسياسية والدينية ويشكل خلافاً واضحاً بين مفهوم الاسلام ومفهوم الفكر الهليني ومن هنا فإنه من العسير على الدعاة

م - ١٤ الشبهات والاخطاء الشائعة

إلى إفراع الفكر الاسلامي أو الآدب العربي في قوالب الفكر الغربي أو الفلسفة الملينية أن يحققوا شيئاً ، وهذا العسر الذي يواجه دعاة التغريب اليوم ، إنما هو صدى للوقف الذي وقفه المفكرون المسلين من الفكر الحليق عندما ترجم إلى المغة العربية في القرن الرابع الهجري وأحدث سجالا عنيفاً وصراعاً عنهماً ، في عاولة الفلاسفة المسلمين : الكندي والفارا في وابن سينا لتأصيله أو لاسلامه وهي المحاولة التي حاوله الفلاسفة الثلاثة لصهر الفلسفة اليونانية في بوئة الفكر الإسلامي وإطار التوحيد وقد كانت عاولة جد فاشله فقد استصفى الفكر الاسلامي من ذلك القراث القديم ما وافق مقوماته ورد الباقي وجاء الاعلام العالقة : ابن حزم وابن تيمية والغزالي فكشة واعن مناهج الفكر الإسلامي القادرة على أن تؤدي ماحاول الفلاسفة المقاس مفاهيم الاسلام والتحرر من الآثار التي حاول أن فرضها المسلامي إلى التماس مفاهيم الاسلام والتحرر من الآثار التي حاول أن فرضها الفكر اليوناني الوثني وقد ونف الفكر الاسلامي مبدأ التبعية للفلسفة الفلاسفة وعدل انحراف المعتولة وأهل الكلام كاعدل مذاهب الفلاسفة المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها

وبالجلة فلقد ظل كفاح المفكرين المسلمين مستمراً أكثر من اللائة قرون في سبيل تحرير الفكر الالحلامي بين هيمنة الفلسفة الهلينية والهندية والفارسية القديمة.

وبالجملة فقد رفضت العقاية الاسلامية الفاسفة اليونانية الالهية أما في مجال الطبيعات والعلوم الرياضية فقد صححت أخطأتها وحولتها إلى منهج أصيل مستمدمن جوهرالقرآن ومفهوم الاسلام للعلم كاحررت علم النجوم من النظر قالة يبية ، كاصححت أضخم النظريات اليونانية في مجال العلم كأقليدس والعاب .

ولعل أبرز ما قاومه الفكر الاسلامي من الهلينية هو نظرة الالحاد والثنائية والوثمنية والاباحة، وهي المظاهر التي ورثها الفيكر الغربي والحضارة الغربية والتي يحاول دعاة التغريب فرضها من جديد على الفكر الاسلامي والمجتمع الاسلامي بإعادة ابتماث المسرحيات اليونانية والادبالاغريةي على النحو الذي

جرى عليه طه حسين وتلاميذ التبشير والتغريب بحسبانه سلاحاً يراد به القشاء على جوهر الفكر الاسمى ومفهومه الاشاشي (التوحيد).

والقول الحق في هذا المجال أنه ليس من شأن الفكر الاسلامي وهو فكر له أصالته وتاريخه وحضارته أن يلتمس مقاييس الفكر الغربي أو الأغريقي في تعليل الكون أو فهم الحياة ، ذلك أن الفلسفة اليونانية ومفاهم الوثنية إنما تتنافى مع التوحيدوالنبوة وتعارضها على خط مستقيم وتحمل طابع السخرية بالدين والوحي وأبرز مفاهيم اليونان التفرقة بين السادة والعبيد في المجتمع : واستخدام الرقيق ليقوم بالعمل بينما ينعم السادة بثمار الجهود وهو المفهوم الذي قامت عليه الحضارة الغربية وتوسعت من بعد من خلال الفردية والحنس الابيض ومفهوم المنحة والصفوة .

### البطولة

البطولة قيمة من قيم الفكر والمجتمعات الإنسانية ولكنها كمختاف القيم الإساسية لها في كل فكر ومجتمع مفهوم ، فللغرب مفهومه للبطولة الذي يخلف عن مفهوم الإسلام والفكر الاسلامي . وفي الغرب اليوم مفهومين البطولة : مفهوم الفردية ومفهوم الجماعية أو مفهوم الديمقراطية ومفهوم الماركسية ، فالم هوم الآول يستمد أسسه من تقدير الفرد وإعلائه وتخليده على النحو الذي يذهب به إلى أعلى درجات التقدير ومنها إقامة التماثيل وتأليف الكتب والاحتفالات السنوية بمناسبات المولد والوفاة ، وهذا المفهوم يؤمن بأن البطل يصنع التاريخ ويعبر عن روح العصر ، وليس تمرة الاحوال الاجتماعية أو المادية وأن كل عصر يظفر بالبطل الجدير به ، ومن ثم فان الرجل العظيم إبان أن يوجد في إبان الحاجة إليه كا يرى هيحل ويرى كارليل إلى أن التاريخ العام في اعتقاده هو تاريخ من ظهر في الدنيا من العظاء فهم القادة والاثمة وهم المبدعون لـكل ماوفق اليه أهل الدنيا والبطل عنده لا تصنعه الحوادث ولا تخلقه الأوهام .

وهناك النظرية الاجتماعية فى البطولة وترى أن الرجل العظيم قبل أن يصنع المجتمع فان المجتمع هو الذى يكونه ويصنعه ، وأن البيئة تصنع العظيم قبل أن يعيد العظيم صنعها . وأن الرجل العظيم نتيجة ، وثرات طويلة متشابكة قد عملت على إيجاد الشعب الذى نبغ فيه .

ويقف الفكر الإسلاى جامعا بين المفهومين رابطا في دقة ويسر بين الأمرين فالبطل يأتى نتيجة لحاجة المجتمع ثم هو يصنع التاريخ والمجتمع .

والبطولة فى الاسلام تتمثل فى النبى محمد صلى الله عليه وسلم فهو قد أخرجته الجزيرة العربية ثم هو أخرج الجزيرة العربية وغيرها وغير العالم كله ، غير قيمها وغير مفاهيم القيم كما كان يفهمها الناس قبل الاسلام وجاء برسالة تحمل مفهوما جديدا للبطولة . فقد كانت البطولة العربية قبل الإسلام بطولة الكرم والشجاعة والمنجدة فاحتفظ لها بهذه القيم وغير مفاهيمها حيث كان الكرم من أجل الفخر،

والشجاعة والنجدة من أجل المباهاة فوجه هدف الكرم والشجاعة والنجدة جميعا إلى التماس مرضاة الله ، ونقاها من زيف الفخر والمباهاه، ومن هنا فان تكريم الإبطال فى الاسلام يختلف عن تكريمم فى الامم المختلفة ، وهو تكريم للبطولة لا البطل والعمل لا لافرد ، ولا يحمل ضروب الوثنية أو التجسيم أو إعلاء البطل عن إنسانيته أو الفخر ، وقد آمن المسلون بأن البطولة للفكرة لا للفرد ، فعزل عمر من الخطاب خالد من قيادة الجيش فى أوج البطولة وهو من لم ينهزم فى معركة وقال كلمته التى تمثل مفهوم البطولة فى الاسلام ، وخشيت أن يفتن الناس به فاردت أن يعلموا أن الله هو الصانع ، .

وهكذا كرم الاسلام العمل ولم يكرم الفرد لذاته، بينما كرمت الامم الاخرى الأفراد لذاتهم وغالوا في تـكريمهم و بالغوا في ذلك حتى بلغوا به درجة التقديس وكذلك فعل اليونان والفراعنة فأضافوا إلى الناس طبيعة الالهة وحنطوهم ليظلوا ماثلين ألرف السنين واتخذوا التماثيل استبفاءً لوجودهم المحسوس. أمَّا في الفكر الاسلامي فلا يخلد البطل لحمه ودمه ،أو صناعتهمنالاحجار والجرانيت وإنما يخلد ذكره وعمله . وكذلك فهم المسلمون أن البطولة ليست في الفرد ولكن في عمله قاذا اختار الرسول الرفيق الاعلى فعلى الرسالة أن تبقى وتستمر وكذلك فهم المسلمون الأموز . من كان بعيد محمداً فان محمداً قد مات ومن كان بعيد الله فان ألله حي لا يموت ، والبطولة ليست في خالد ولـكن في عمل خالد ، فاذا عزل خالد فان العمل يجب أن يستمر ، وكذلك اتصل الامر بتقدير البطولة في الاسلام فى مفهوم الأمام والقائد الحاكم فهو بالموالاة ما دام على الحق فاذا أنحرف فلا طاعة له على الناس ، ولا يكرم الرجل أو يعظم إلا من خلال عمله الصالمج ومن هنا حارب الاسلام الخضوع الأمراء والأغنياء لمجرد غناهم وعد هذا أنوعاً من الشرك ودعا إلى تكريم الفضائل والقيم في ذاتها أينها كانت ، ومن هنا غلب العنصر المعنوى الخالد على العنصر المادي الفاني ، وقد اتصل هذا يمفهوم القصة في الأدب المربى ، فهي إلى الحقيقة أقرب منها إلى الاساطير في الأدب اليوناني والاسلام يكرم العمل، ويجعل الـكلمة مكان الطةوس والاستعراضات ، فمن طريق الـكلمة الحق والعمل الإيجابي تحققت البطولة التي تتمثل في تحرير البشر من الوثنية والظلم ، وفتح آفاق اكتشاف الكون وألرحلة واختراق البلدان.

والقازات في البحر والبر، وتحققت في ميادين العلم والفكر وفي آفاق النفس و وتتجل البطولة في مفهوم الاسلام في أن المآل وسيلة وليس غاية ، وأن تقدير الانسان[بما يقوم بعمله لا بنسبة ولا شخصيه ولا مظهره، وهكذا تمثلت البطولة الاسلامية في القيم الخالدة كايمان بالله والايمان بالجزاء والمستولية وإقامة العدل والمساواة وحماية الصعف وتحريره والمروءة والشرف والوفاء والكرم والنجدة والشجاعة وقد ظلت البطولة في تاريخ المسلمين وإلى اليوم تستمد مفهومها من هذا المعنى الآصيل في الاسلام ، كاتمثل هذا المعنى في القرآن الكريم الذي عرض شخصيات الانبياء والقادة في هذا الضوء واعتمد بطولتهم من خلال هذا المفهوم ، ومازال المسلمون يرون في شحصية رسول الله , المثل الاعلى للبطولة ، على الفحو الذي أقره الاسلام وطبقه الرسول .

فالبطل المسلم يلتمس لعمله الله ، ولا ينسب لنفسه شيئاً من الفخر.

وقصة و صاحب النقب ، معروفه ، هذا البطل الذي حقق للسلين بعد اكثر من شهرين إفتحام سور دمشق وقد عجزوا عنه ، وكان بما أولاه بالفخر بأنه بعد أكثر من ستين فارسا تقدموا ورجعوا أمام السهام ، ما كان أولاه بأن يعلن إسمه ولسكنه أصر على التخفي فلما اضطره القائد إلى الاعلان عن نفسه تقدم بعد أن اخذعليه العهدأن لا يسأله أحد عن اسمه فكان عمل البطل المحارب الذي يقدم نفسه للموت في كل لحظة موجها إلى الله ، لا يقصد به كسب مغنم مادى ، أو شهرة شخصية ومن هنافقد كانوا يستقبلون الموت في غبطة وكانوا يضيفون به إذا ما تآخر عنهم والبطولة الإسلامية كانت دوماً مسئولية وليست غنها ، عمر بن الخطاب كارب لا يعطى أهله إلا أقل عطاء و يعاقبهم إذا خالفوا عقاباً مضاعفاً ، وعمر بن عبد العزير ترككل ثروته و ماله والتمس الخشونة ، والبطولة الاسلامية كانت عفوا عن القدرة ، فقد سمح صلاح الدين أهل القدس من الصليبيين يخرجوون عفوا عن القدرة ، فقد سمح صلاح الدين أهل القدس من الصليبين يخرجوون بالمسلمين يوم إستيلائهم على القدس من قبل ٧٠ ألفاً من المسلمين .

ولا شك أن هذه المفاهم للبطولة يختلف إختلافا واضحاً عن مفهوم البطولة الغربي الذي يقوم على أسس أخرى فبطولة نابليون أو الاسكندر أو قيصر أو

غيرهم تختلف إختلافاً جوهرياً في دوافعها وغاياتها عن بطولة خالد وسعد بن أبي وقاص وعمر بن الخطاب .

ومع تقدير المسلمين للمثل الاعلى للبطولة في شخصية الرسول فانهم لم يتخذوا يوم مولده أو يوم وفاته عيداً يحتفلون به أو مناسبة لاقامة المهرجانات ولكنهم إيمانا بمفهوم البطولة القائم على العمل لا على ذات البطل جعلوا يوم الهجرة : أعظم حدث في التاريخ هو مناسبة تكريم بطولة الرسول .

وَمن هنا فان شبابنا الذي يحاول أن يلتمس مفهوم البطولة من الفكر الغربي لل يصل إلى مفهوم الشخصية العربية ولاإلى المعنى الاسلامي وسوفلايجد الذات المعربية أو المزاج العربي الذي صنعته وكونته قيم أساسية لها مفاهيمها وجوهرها المختلف .

## تفسير التاريخ

هذاك عدد من مذاهب تفسير التاريخ بعضها يعتمد على العوامل التاريخية أو الجغرافية أو الاجناس وكل تفسير من هذه التفاسير يعلى قيمة معينة ويجعلها أساساً ومصدراً ويخفض من العوامل والقيم الاخرى وأشهر هذه المذاهب: التفسير المادى للتاريخ الذي يعتمر أن تاريخ البشرية هو تاريخ البحث عن الطعام والذي برى أنه لا توجد قيم أصيلة أساسها الدين أو الاخلاق أو التقاليد، وعيب هذا المذهب أنه يتجاهل جانب المعنويات الحقيقة والقوى الذاتية الشعوب ، أما تفسير الاجناس فيردكل العوامل إلى الدماء والرسوس وتفاعلها وللعلامة ولفرد كانتول سميث نظرة جديرة بالاعتبار في التفريق بين النظرة المادية والنظرة الروحية والنظرة المادية في فهم التاريخ .

وعنده أن النظرة الروحية كالمسيحية مثلا يعيش المسيحى فيها بشخصية مزدوجة أو عالمين منفصلين لا يربط بينهما رباط والمثل الاعلى عنده غير قابل المتطبيق والواقع البشرى المطبق فى واقع الارض منقطع عن المثل الاعلى المنشور ويشير هذان الخطان فى نفسه متجاورين أو متباعدين ولكن بغير اتصال والتاريخ فى نظره هو نقطة ضعف البشر وهبوطه وانحرافه .

وفى مفهوم الهندوكية (وهى نظرة روحية أيضاً) يقول أن الرجل الهندى لا يأبه التاريخ ولا يحس بوجوده لآن التاريخ هو ما سجله البشر من أعمال فى عالم المادة وعالم الحس، والهندى مشغول دائماً بعالم الروح، عالم اللانهائية ومن ثم فكل شيء في عالم الفناء المحدود لا قيمة له عنده ولا وزن والتاريخ بالنسبة له شيء ساقط من الحساب:

أما فى المذاهب المادية كالماركسية مثلاً ، فهو الإيمان بحتمية التاريخ بمعنى أن كل خطوة تؤدى إلى الحطوة التالية بطريقة حتمية ، ولكن لايؤمن الابهذا العالم المحسوس ، بل لا يؤمن في هذا العالم إلا بالمذهب الماركسي وحده وكل

شىء عداه باطل. والماركسي يتبع عجلة التاريخ ولكن لا يوجبها. ولا يقيسها بأبة مقاييس خارجة عتها.

أما فى الفكر الاسلامى فيرى « ولفرد كابتول سميث » (وهو صادق فى «ندا الرأى): أن المعلم يحس بالتاريخ إحساساً جاداً، إنه يؤمن بتحقيق ملكوت الله فى الارض ، يؤمن بأن الله قد وضع نظاماً عملياً واقعياً ، يسير البشر فى الارض على مقتضاه، يحاولون دائما أن يصوغوا واقع الارض فى إطاره، ومن ثم فهو يعيش كل عمل فردى أو جماعى بمقدار قربه أو بعده من وافع الارض لانه قابل للتحقيق .

والتاريخ في نظر المسلم هو سجل المحاولة البشرية الدائمة لتحقيق ملكوت الله في الأرض ومن ثم فكل عمل وكل شعور فرديا كان أو جماعياً ذو أهمية بالغة ، لأن الحاضر نتيجة الماضى ، والمستقبل متوقف على الماضى ، فالمفهوم الاسلامى واضح الايجابية ، فبينها غير المسلم يضحى بنفسه لانه لايريد أن تمر عجلة التاريخ الخاطئة وهو حى وسامح لها بالمرور ، فهو يقف في طريقها حتى تدوسه وتقتله، ويكون ذلك أغلى قربان يتقدم به إلى الله فان المسلم حين يضحى بنفسه ، فنى حسه أن هناك نظاما إلهياً يراد أن يطبق في واقع الأرض وفي حسه وهو يضحى أنه يد فع عجلة هذا النظام خطوة إلى الأمام ، . ا . ه

ومن الحق أن يقال أن الفكر الاسلامى له تفسيرللتاريخ يختلف عن التفسير الغربي المادى والشرق الروحي على السواء. وان انتفسير الغربي لا يصلح لفهم الناريخ الاسلامي .

فالتاريخ الاسلامى(١) لا يمكن فهمه او تفسيره إلا على ضوء النظرة الاسلامية للحياة الانسانية ، وكل تفسير يقوم على غير هذا الاساس ضرب من الخطأ العامى لا يجوز أن يرتكبه باحث جاد أو مؤرخ يبتغى وجه الحق وحده . ولذلك فان كل مؤرخ عربى يفسر التاريخ الاسلامى وفق منهجه الغربى يقع فى

<sup>(</sup>١) واجع نصيف الجناني ( الأقلام مارس ١٩٦٩ )

الخطأ الذي يتمثّل في ظاهره واحدة : هذه الظاهرة هي وحدة المناهج الاسلامية والفكر الاسلامية والفكر الغربي يتخرئه هذه المفاهيم والفصل بين الله والطبيعة والمعلم والدين .

أما روح الفكر الاسلاى وحضارته وتاريحه فيقوم أساساً على وحدة الكون وانسجام قوى الطبيعة وأقسامها وذلك بحسبان أن الاسلام هو النظام الوحيد الذي يحتى هذا الانسجام لانه يجمع بين الروح والجسد فى نظام الدين ، والسهاء والارض فى نظام الكون ، ويسلكها فى طريق واحد هو الطريق إلى الله . وان الاسلام وحده هو الذي يجمع بين العلم والدين فى وحدة تامة الاسلام ومن هنا فان تطبيق منهج التجزئة الغربي يحول بين الباحث و بين الوصول إلى الحقيقة و يجمل الامور أمامه مضطربة غامضة .

هذا من ناحية الفكر الغربى. أما المفهوم المادى فيرى ما يرى الدكتور تريتون فى كتابه الاسلام: عقيدته ومبادئه: « إذا صح فى القول أن التفسير المادى يمكن أن يكون صالحاً فى تعليل بعض الظواهر التاريخية الكبرى ، وبيان أسباب قيام الدول وسقوطها ، فإن هذا التفسير المادى يفشل فشلا ذريعاً حين يرغب فى أن يعلل وحدة العرب وغلبتهم على غيرهم ، وقيام حضارتهم واتساع رقعتهم ، وثبات أقدامهم فلم يبق أمام المؤرخون ألاأن ينظروا فى العلة الصحيحة لهذة الظاهرة الفردية ، فرأو أنها تقع فى هذا الشيء الجديد، الا وهو الاسلام » .

ويقول (البيان وأيد غراى ) أن نظرة المسلمين إلى التاريخ نظرة بناءه فهم يرون أن البشرية إذا اعتقدت تعاليم الوحى (القرآن) فان إرادتها حينئذ تتطابق مع إرادة الله ».

#### الحملة الفرنسية

هناك محاولة دائبة من جانب دعاة التغريب للقول بأن الشرق الإلسلام، لم يعرف والقطة، قبل الحملة الفرلسية وهي دعوى باطلة بواقع التاريخ نفسه، وهذه الدعوى إنها تستهدف القول بأن العالم الاسلامي لم ينهض إلا بفضل الغرب و نفوذه، وأنهم لم يستيقظوا حتى أوقظهم الغرب، وهو خطأ صريح حيث لاسند تاريخي أو علمي له. فإن العالم الاسلامي والامة العربية قد استيقظت قبل الحملة الفرنسية بأمد طويل، هذه اليقظة بدأت في منتصف القرن الثامن عشر أو حوالي ١٧٤٠ م على التحديد حين انبثقت صبحة الامام محمد بن عبد الوهاب في قلب الجزيرة العربية بدءوة التوحيد، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والجزيرة العربية بدءوة التوحيد، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والمناه والعربية بدءوة التوحيد، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والعربية بدءوة التوحيد، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والعربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والعربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله والعربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء و اسعة في العالم الاسلامي كله والعربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء و اسعوب العربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء و استعرب العربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء و استعرب العربية بدءوة التوحيد و ما كان لها من أصداء و استحيد و ما كان لها من أسلام بعد الوهاب في قلب التحديد و ما كان لها من أستحيد و ما كان لها من أسلام بعد الوهاب في قلب التحديد و ما كان في التحديد و ما كان في التحديد و ما كان في منتصف التحديد و منتصف التحديد و ما كان في منتصف التحديد و ما كان في منتصف التحديد و منتصف التحديد

وهذا الواقع يسبق وصول الحلة الفرنسية بأكثر من نصف قرن ، ويسبق وصول الارساليات التبشيرية بمائة عام على الاقل،ومن قبل وصول الحلة الفرنسية كانت حركة العلماء في الازهر قدرضمت أول وثيقة لحقوقالانسان حينما أخذت العهد المكتوب على الامراء المهاليك بأن لا يظلموا الرعية ولا يفرضوا عليها أي ضرائب أو قيود فإذا كان ذلك كنذلك ، فإن القول بإعلاء شأن الحملة الفرنسية ليس إلا من دعاوى المستعربين والمستعمرين ، التي ملات الكتب المدرسية بفضل نفوذهم وجميع المراجع الصحيحة تجمع على أن الحملة الفرنسية لم تكن مصدر نهضة بقدر ما كانت عامل تعويق للنهضة الاصيلة. والامم لانتجدمن خارجها ، ولم انتجسد من مصادر فكرها ومر. أعماق روحها ، ويقول شكرى فيصل في هذا الصدد « ليس في تاريخ الشعوب شيء هو إكراه على التمدن ، لأن كل تمدن بالقوة هو معناه تمدن الاشكال دون الجوهر ، وهو تجديد يتناول مظاهر الاشياء دون أن يغوص في على حقائقها ، ويصل إلى القول بأن تأثير الحملة الفرنسية كان سلبياً بالغاً ، وقد ولدت الحملة الفرنسية في مصر ما ولدت المعاهد التبشيرية في سواحل الشام وبيروت ، ولذت حذراً من المدنية التي مثلوها للناس متقاربة مع تقاليدهم وولد الحذر قلقا ، وامتد القلق والحذر بتأثير بعض التصرفات السيئة فأصبح تعصبًا وكرها ، ويقول من المستحيل عقلا أن نتصور أن الشرق العربي كان

سيظل نائماً ، لأن لهذا الشعب تاريخا في الحضارة وقدما في التمدن وجذوراً عريقة ، لقد نهضت الشعوب التي هي أقل عراقة كالصين والهند واليابان.

وعنده أنة لولا الحلة الفرنسية لاستطاع الشرق العربي أن ينهض نهضة حقيقية ، والشرق له تقبل ذاتى للحضارة ، ايس مفروضا عليه من الحارج ، ولم يعرف المسلمون المرت بالله الاسماط فقط، وقد مرت بهم كما مرت بغيرهم أدرار الخول .

ويقول ساطع الحصرى أن الحملة الفرنسية لم يكن لها أى تأثير فى النهضة المصرية ، وإنما هى مزاعم وأكاذيب نشرتها الصحف والكتب الفرنسية محاولة بها تدعيم مركزها الثقافى فى مصر واقتدى بها كثير من كناب العالم العربى ثم يقول : وأنا لا أستغرب أبداً أن يتوهم بعض الكتاب من أبناء فرنسا أن الحملة الرنسية خدمت النهضة المصرية ولا أستغرب كذلك أن يتباهى هؤلاء بهذه الخدمة المحروبة ، على أن استغرب استغرابا شديداً كيف يظهر بين كتاب الآدب من يشارك فى ذلك (آراء وأحاديث فى التاريخ والاجتماع).

#### الخلافة

كانت الخلافة الإسلامية هدافاً من أخطر أهداف الإستمار والصهيونية ، فقد استطاع السلطان عبد الحيد والدولة العثمانية في أشد مراحل الضعف وهي ترى من الدول الأوربية بالمؤامرات من أجل تمزيقها والقضاء على دولة الرجل المريض، استطاع أن يحمل لواء الوحدة الإسلاميــة للأمم الهندية والفارسية وجميع المسلمين من خارج الدول العثمانية لاقامة حاجز ضخم في وجه الزحف الاستماري الغربي وقد نجحت دعوته نجاحاً قوياً أكد وحدة المسلمين الروحية والفكرية والسياسية ، وقد كاد أن يحرِل ذلك دون مخطط الاستعمار المندفع إلى السيطرة والصهيونية العالمية الطامعة في السيطرة على فلسطين : ومن هنا كانت تلك الحملة الضخمة التي ساقتها هذه القوى على السلطان عبد الحميد ورمية باتهامات متعددة أقلها الاستبداد . وقد جرى الباحثون وراء ذلك دون تبين لحتيتة ما صاغه النفوذ الاستعارى من صور وهمية مستهدفاً القضاء على السلطان عبد الحميد عن طريق الجمعيات السرية الماسونية التي سيطرت في سالونيك على جمعية الاتحاد والترقى وساقتها إلى أهدافها بعد إسقاط عبد الحميد من حيث حققت أهدافها في تخليها عن طرا بلس الغرب وسقوطها في براثن إيطاليا ومن حيث تسليم فلسطين لليمود والسماح لهم بالإقامة فيها ومن حيث دخول الحرب العالمية الاولى في صف المانيا وإيقاع الخصومة بين العرب والترك وتعليق الإتحادين لزعماء العرب على المشانق وما جرى بعد ذلك من افتتال العرب والترك والمسلمين لحساب الدول الغربية التي سيطرت على الشام ( سوريا ولبنان ) وفلسطين ثم تسليم فلسطين للعميونية العالمة .

ثم كانت الخطرة الثانية في سبيل إسقاط الخافة: (علامة الوحدة الاسلامية ودعامتها)وذلك عند ما سيطر مسطني كمال أتاتورك على تركيا وتابع بصورة أشد

قوة وعنفا مخططات الاتحاديين والماسونية العالمية وكانت خطوته النهائية هي إسقاط الخلافة عام ١٩٧٤ مافك عروة الوحدة بين المسلمين وإسلمهم للنفوذ الاستمارى شمهوقوف بريطانيا في وجه أى دعوة للخلافة ووقوف الفرب كله أمام أى دعوة للجامعة الاسلامية .

وقد دعى أحد الماسون من علماء الأزهر إلىوضع كتاب مسخ فيه منهوم الخلافة وأخرج نظام الحمكم في الاسلام كلية من مفهوم الاسلام وحاول أن يقر خظأ كبيراً مفترى هو أن الاسلام دين عبادة جريا وراء مفاهيم الاستمار والغرب وخدمة للماسونية وأعداء الاسلام.

#### فتنة ١٨٦٠

تحاول كتب التاريخ وبحوث القوميات وغيرها أن تذكر فتنة ١٨٦٠ على أنها مؤامرة وقعت بين المسلمين والمارون ، اضطرت الدول الأوربية إلى التدخل لاقامة نظام خاص فيلبذان ، ومن الحق أن يقال أن هــذا التصور خاطيء من أساسه فلم يكن قبل بوادر النفوذ الإجنى هناكأىخلاف منشأنهأن يوقع بين عناصر الأمة ، فقد كان المسلمون برعون مختلف العرائف والأقليات ويتبحون لها حماية كافية لاداء طقوسهم ورعاية مصالحهم. ولكن الحقيقة الاكيدة في فتنة ١٨٦٠ أنها مؤامرة دبرتها الدول البكبرى لعزل لبنان عن الدولة العثمانية وأعدادها كمنطلق لانمام عزل العالم الاسلاى والبلاد العربية وإسقاط الدولة العثمانية ، وقد أكد هذا المعنى كثير من المؤرخين المنضفن فقد احتفت فرنسا الموارنة وثبتت بريطانيا الدروز ، ووقفت كل دولةوراء واحدة من هذه القوى وأمدتها بالاسلحة وأغرتها بالطائفة الاخرى، وأثارت بينها الخلافات التي أججت فتنة ١٨٦٠ فلما وقعت الواقعة بين الموارنة والدروز ، وقتل من قتل ، تدخلت فرنسا وبريطانيا باسم وقف المذابة وأرسلت بريطانيا وحدة مكونة من ١٢ ألف جندي، فسارعت فرنسا وأرسلت حملة أومها سبعة آلاف جندي، وفرض على الدولة العثمانية إقامة نظام محاص للبنان يمنحه الاستقلال الذاتى تحت رئاسة حاكم مسيحي تختاره الدول الاوربية ويصدق عليه السلطان .

ولم تلبث البعثات التبشيرية أنه هرعت إلى بيروت وأقامت معاهدها ولمرسالياتها فى محاولة لفرض نفوذ ثقافى غربى على أبناء المارون، وقد بدأت الارسالياب الفرنسية هذا العمل ولحقت بها البعثات الأمريكية ولم يلبث بعد قليل أن أصبحت مصدراً خطيراً لتصدير صحفيين وكتاب إلى مصر ومختلف أنحاء العالم العربى، وبما يذكر أن سركيس وصروف ونمر ومكاريوس وزيدان وفرح أنطون وشبلي شميل هم الدفعة الأولى من خريجي هذه المعاهد وهم الذين قدروا الصحافة العربية في مصر وكانوا أصحاب الجلة العنيفة على الدولة العثمانية وعلى السلطان عبد الحميد وهم الذين مهدوا النفوذ الاستعماري والصهيونية ولفصل وعلى العرب عن المرك وتقسم البلاد العربية بين الصهيونية وفرنسا وانجلترا.

#### الكشف

أطلق تعبير الاستكشاف (Explaration) على الحملات الاستعمارية والتبشيرية التي قام بها الغرب في قلب القارة الافريقية بدعوى أنهاكانت مناطق بجهولة، وأن أمثال ولفنجستون وصمويل بيكر وغيرهم كانوا مكتشفين رواداً بينها تؤكدا لحقائق أن المؤرخين العربقد جاسوا خلال هذه المناطق وكتبوا عنها في مؤلفاتهم فقد وصل ابن بطوطة إلى أعالى نهر النيجر وإلى بمكتو وسكوتو قبل أن يصل إليها الرواد الاوربيون وأول من أشار إليها وذلك بنحو الاثه قرون .

ويحاول الاستماريون أن يرددوا هذه الشبهة وأن يفرضوها على كتب المدارس فى البلاد المستممرة ، مدعين أنهم اكتشفوا الهند مثال ، بينها كانت الهند معروفة فى القارة الأوربية فى العصورالقديمة ، وذلك قبل وصول ماركبولو ( ١٣٥٤ – ١٣٧٤) الذى وصل إلى فارس وأفغا نستان وبكين والتبث ، أو فاسكودى جاما الذى أبحر حول أفريقيا عام ١٤٩٧ ومنها إلى الهند .

يضاف إلى هذاذالك الإدعاء الذى ردده الاستمهار من أن (صمويل يبكر) هو الذى اكتشف منابع النيل الابيض مع أن هذه المنابع لم تكن مجهولة فى وقت ما ، وكانت الحتيقة تفرض أن يقال أنه أول من وصف هذه الاصقاع ، أما الذي قادوه إليها فهم رجال الحملة المصرية .

والواقع أن ما وصف بأنهرحلات الكشف هذه لم تكن إلا خطة الاستعبار التي فرضتها الدول الاوربية وفي مقدتها ( أسبانيا والبرتغال) بعد تحررها من النفوذ العربي الاسلام في الاندلس في محاولة لتطويق عالم الاسلام .

وقد أشار ولفنستون فى إحدى كمتاباته إلى هذا المعنى حين قال « أن نهاية الاكتشاف الجغرافي هى بداية العمل التبشيري، فان الارساليات التبشيرية كانت تتحرك وراء هؤلاء الرحالة ، الذين كانوا فى الاصل دعاة ومبشرين .

وليس هذا إستنتاجاً وإيما هو نص من مصادر تاريخية مدعمة بالأسانيد ؟

حيث يقول وولاند أو ليفر في كتابه : ( العامل التبشيري في شرق أفريقيا "، ماياتي باللص :

ولقد أعد ولفنسحتون نفسه منذ سنواته الأولى حينها كان يعمل في جمعية التبشير اللندنية للاطلاع عشاعل التبشير الحاصة بأفريقية الاستوائية. و بالعمل بين شعوب فطرية في بلادلم يكن قدسكنها الأوربيون، وفي عام ١٨٤٩ كان ولنفنجستون لايزال يفكر بطبيعة الحال، في التجارة أكثر من الاستمار، و بما أنه كان أو لا وقبل كل شيء مبشراً مسيحياً، فلقد اختار كمضو في هذه الحركة التبشيرية أن يبحث عن بهر تستطييع السفن أن تمخر فيه إلى داخل البلاد. لقد أراد ولفنجستون أن يستكشف طرقا في أفريقيا للمبشرين لا للمدنية ، كان ولفتحستون مبشراً قبل أن يكون رحالة ولم تكن رحلته المشهورة إلا تميداً للبعثات التبشيرية ،

أما فاسكودى جاما فقد لقى من كتبنا المدرسية اهتماماً كبيراً وصور بصورة البطولة . بينها تكشف الحقيقة عن صورة بشعة لاعمال فاسكودى جاما وغيره من طلائع الفتح والاستمار وما قاموا به من ظلم وبطش ، وتصف الكتب التاريخية الموثوق بها (دى جاما ) بأنه من أقسى خصوم المسلمين فني رحلاته الماريخية الموثوق بها (دى جاما ) بأنه من أقسى خصوم المسلمين فني رحلاته الى آسيا ضرب بمدافعه الثقيلة المراكب العزلاء التى تنقل الحجاج إلى مكة فأحرقها بعد أن نقل أموالهم وأمتعتهم إلى أسطوله وبعد أن حظر على رجاله انقاذ الغرقي ومنهم النساء والرجال حتى هلكوا جميعاً الاعشرين طفلا بعث بهم (دى جامه) إلى العرتفال حيث حلوا على اعتناق النصرانية .

هذه واحدة بما فعله دى جاما الذى تحاول أن تصوره كتب التاريخ فى العالم العربى كله على أنه مكتشف عظيم بينها أن (دى جاماً) لم يكتشف شيئاً وهو لم يصل فى حياته إلى كالسكو تا ولم يستقبله الحاكم الجندي لآن العرتفالي (بار تلمي دياز) كان قد بلع رأس الرجاء الصالح قبل فاسكودى دى جاما بعشر سنين فضلا عن أن عبور المحيط الهندى من سواحل أفريقيا الشرقية إلى آسيا كان معروفاً من التجار المعرب والهنود منذ قرون (١).

<sup>(</sup>١) عن بحث مستمصي للدكستور بدو الدين القاسم ( مجلة المملم العربي )

م ١٥ -الشبهات والاخطاء الشائعة

أما هنرى الملاح البرتغالى ( ١٢٩٤ – ١٤٦٠ ) فإن حقدة على العرب والمسلمين واضح وصريح ، فقد حل في ريعان شبابه على مدينة سبتة التي انطلق منها طارق بن زياد إلى الاندلس ثم تصدى لمدينة طنعة المسلمة فرد على أعقابه، وأسس مدرسة بحرية ضمت رجالا حلوا لواء تجديد الحروب الصليبية وخوله البابا نيقولا الماضي حق الفتح والإستيلاء على جميع البلاد حتى الهند ، أما الرحالة البوكرك فقد كتب إلى ملكه يفخر بأنه ذبح جميع مسلمي مدينة غوا وجعلهم أكداساً في المساجد ثم أحرقها ، وأنه أشعل النار في سفن المسلمين ، ومعذلك فإن هذا السفاح يذكر في كتب التاريخ العربية بأنه فاتح منتصر .

## محاكم التفتيش

كانت محاكم التفتيش من أسود صفحات الغرب الاوربي خلال العصور الوسطى بالإضافة إلى الحروب الصليبية وغزو الفرنجة للدولة الاسلامية في الاندلس.

وقد شكلت محاكم التفتيش بطلب الراهب توركاندا وقامت بأعمالها ثمانية عشر عاماً ( ١٤٨١ – ١٤٩٩ ) وقد حكمت على عشرة آلاف وماثتين وعشرين شخصاً بأن يحرقوا أحياء فاحرقوا وعلى ٦٠٦٨ بالشنق بعد التشهير فشهروا وشتفوا وعلى ٩٧٠٣ بعقوبات مختلفة فنفذت وكان ذنهم أن يعلمون علوم المسلمين والعرب من حكمة وفلك ورياضة .

وقد قاومت محاكم التفتيش دعوات حرية الفكر وقامت في مواجهة البروتستانية التي أدالت من الكاثرليكية ، ثم عملت محاكم التفتيش في سبيل إخراح بقايا المسلمين في الاندلس من الاسلام وتحويلهم إلى المسيحية .

وقدكان القديش أوغسطين وتوما الأكويني كلاهما يبرر الاضطهادوالتعذيب مادامت الاغلبية ترى في ذلك الطريق إلى الله .

<sup>(</sup> اقرأ كـتاب مستقلا عن محاكم التفتيش الدكتور على مظهر) .

#### ما قبل الائلام

كان من أحرص ما عمدت إليه دعوات التغريب إثارة تاريخ ما قبل الإسلام والاذاعة به وتوسيع البحث فيه وذلك عن طريق البعثات الأثرية، وابتعاث الدعوات الفرعونية والفينيقية والاشورية والبابلية والبربرية ، وذلك من أجل إعادة المسلمين والعرب إلى ماضيهم الوثنى قبل الاسلام، وإعلاء هذا الماضى وتربينه وكان للكشوف الآثرية التي حرص النفوذ الاستماري على استغلالها أبعد الآثر ، فني مصر كان كشف قبر قوت عنخ أمون في العقد الثاني من هذا القرن وما وجد فيه من آثار عجيبة منطلقا للدعوة إلى الفرعونية في مواجهة الدعوات العربية والاسلامية ، وقد حرى المصريون شوطا في هذا المجال ، من حيث بناء القبور والقصور على الانجماط الفرعونية والدعوة إلى لغة وأدب وتراث فرعوني ، غير أن حلة هذه الدعوة لم يلبثوا أن فشلوا وعجزوا عن تحقيق وجود مثل هذا التراث ، ووجدوا أن العملة قد انقطمت بين المصريين وبين الفرعونية خلال أربعة عشر قرنا كاملا وذلك بالاسلام الذي غير النفسية والعقلية والمزاج المصرى والعربي مغايرة كاملة بعد أن أخرجه من الوثنية ودفعه إلى التوحيد وإلى منهج رباني قوامه الفطرة ، تقبله المصريون تقبلا ضخما وتصدرو! به العالم الاسلامي كله ، قوامه الفطرة ، تقبله المصريون تقبلا ضخما وتصدرو! به العالم الاسلامي كله ،

وما تزال هذه المحاولات تجرى فى بيروت وفى غيرها، وللبنانيين العذر فى التعلق بالدعوة الفينيقية نظراً لارتباط غير المسلمين بها وما لهم من نفود فكرى واجتماعى يغذيه النفوذ الاستمارى الطامع فى تمزيق وحدة الامة العربية والحيلولة دون اجتماعها على فكر موحد يدفعها إلى الامام بقوة .

ولقد كان الاستمار والتغريب والصبيونية والماسونية والتبشير على اهتيام موحد بالدعوات القديمة التي كانت قبل الاسلام وهي كثيرة : منها الدعوات الفرعونية والبابلية وغييرها ومنها التراث اليوناني الاغريقي الوثني بما يحمل من أساطير وملاحم وفلسفة إلهية مسرفة في التمارض مع التوحيد ، فضلا عن الجاهلية العربية التي قامت على عبادة الاوثان والاصنام ، ومن هنا انخذت

الصهيونية العالمية والاستعار ودعوات التغريب والتبشير من هذا النراث القديم كله بما يتصل بالفلسفات الهندية القديمة القائمة على وحدة الوجود والحلول والاتحاد والفلسفات المجوسية الفارسية القديمة وغيرها بما يطلق عليه (الفنوسية) بالاضافة لمل الاغريقية الوثنية ، اتخذت من كل ذلك تراثا تصدر عنه القصص والمسرحيات والمترجمات والكتب ليكون عملا من عوامل تدمير القيم العربية الاسلامية ويحاول أن يرد المسلمين عن التوحيد والنبوة والدين الحق عامة .

#### معركة سانت بارتكبي

من أبرز الفوارق بين الشرق والغرب ، وبين النزاع الدينى فى أوربا ، وما ليس له مثيل فى العالم الاسلامى، هذا النزاع الذى قام بين الكاثوليك والبروتستانت وكانت معركة (سانت بارتلمى) أقسى صوره ، فقد قتل فيها نحو مائة ألف بسبب التعصب المذهبي ، وقد عرف الاسلام بعض صور التعصب المذهبي بين الحنابلة والشافعية ، أو بين السانة والشيعة ولكن ما من خلاف بين هذه المذاهب زاد عن المعارك الكلامية . أما فى أوربا فالصورة مختلفة .

وقد وقعت معركة سانت بارتلمى فى القرن السادس عشر وفى عام ١٥٧٣على التحقيق وفقدت فرنسا بها زهرة رجالها من أهل العقل والفطنة والحرية والعلم والصناعة .

ويعزى المؤرخون سبب هذه المجزرة إلى الحقد الدينى فى أقسى أشكاله وذلك أنه لما ظهر المذهب البروتستانتى فى ألمانيافى أوائل القرن السادس عشر وامتد منها إلى سائر عالك أوربا أصاب فرنسا منه جانبا هاما ، فقد انحاز إلى البروتستانتية كل من كان ناقا على سلوك الكنيسة الكاثوليكية إذ ذاك ،

وكانت البروتستانتية في الواقع ثمرة العلم الاسلامي الذي تدافع إلى أوربا ، وأنشأ جواً من حرية الضمير وحرية البحث .

لم يرق فى عين الملكة كاترين دوق يسىأم ملك فرنسا شارل التاسع أن تنتشر البروتسانتية فمزمت على إحداث مقتلة عامة تكون سببا فى إفناء البروتستان الفرنسيين وقطع دا برهم أجمعين ، وكانت يد الكنيسة الكاثوليكية فى تدبير هذه المكيدة العظيمة فى ٢٤ أغسطس ١٥٧١ ، فلما دقت الكنائس أجزاسها كان ذلك إشارة للجود والمتطوعين بالبدء فى الفتك بالبروتستان فدهموا بيوتهم وفى أيديهم المشاعل تعنىء إليهم الطريق فى الليل الدامس، وأخذوا يفتكون بأولئك الابرياء مرتكبين من القسوة والوحشية ما يندر مثله فى تاريخ البشر ، حيث بقروا بطون الحوامل وأخرجوا الاجنة ثم ألقوها للكلاب

والحنازير ، وكانوا يشلمون الاطفال الذين فى المهد للصغار الذين فى سن العشر سنين من أولاد الكاثوليك ويأمرونهم بقتلهم حزا من أعناقهم فىأسواق باريز ، ولم يزالوا كذلك حتى سالت شوارع المدينة بالدماء وعجت الاصوات إلى السماء

وتكرر حدوث مثل هذا فى كثير من مدائن فرنساً .

ومن أعجب ما وقع أن الكنائس دقت مرة أخرى في اليوم التالى فظن اتباع الحقد الدينى بأن ذلك أمراً مجدداً باستشاف الفتال فانحوا على المحوانهم قتلا ونهبا وتمثيلا بأشد بما فعلوا بالامس واستمرت المجزرة إلى اليوم الثالث وبعده تم استحالت إلى مذابح فردية طوال شهرى سبتمبر واكتوبر في باريس وغيرها.

#### مكتبة الاسكندريه

جرت محاولة التغريب على الصاقح بق مكتبة الاسكندرية بالمسلين ، وجارى المستشرقين في هذه الدعوى نفر من الكتاب في مقدمتهم جرجي زيدان وطه حسين ، بينها هافع عن العرب بعض كتاب الغرب وفي مقدمتهم العلامة حبيون في كتابه سقوط الدولة الرومانية حيث قال : أن هذه المفرية لفقها على المسلمين وأبر الفرج العبرى ، في كتابه مختصر الاول وقد ترجم إلى اللغة اللاتينية فتلققها أهل الغرض من الفرنجة فأذاعوها ، فأشار حبيون إلى براءة عمر ابن الحطاب وعمر بن العاص من التآمر على حريق مكتبة الإسكندرية وأثبت أن الذي أحرقها إنما هم الرومان بمراكبهم الحربية في حصارها لجيوش كليوباتره بقيادة يوليوس قيصر .

قال جيبون: تأكدت أنها أحرقت قبل الاسلام بمائتي عام، وأنا بو الفرج ابن العبرى لفق الفرية بعد الاسلام بنحوستهائة سنة ، ولم يتعرض قبل أبي الفرج مؤوخ واحد لذلك ، حتى أن بطريرك الاسكندرية (أفتيكوس) مع توسعه في السكلام على استيلاء المسلمين على ثغر مصر لم يذكر كلمة احدة عن حريق عمر ابن العاص لهذه الحزانة .

وكان الرحالة البغدادى قد زار مصر فى عهد الملك الكامل فنقل هذه التهمة وقد طبعت رحلته فى اكسفورد سنة مهم الله الكامل فنقل هذه التهمة وقال لطنى جمعه إن كان أفاقياً (EnentuRier) نظنه ينتمى إلى حلب ويسمونه (التيس الملتحى) وقد نقض هذه الرواية واشنطون أرفنج وفليه وغيرهم كا نقضها أرنست رينان الذى قال فى خطاب له فى المجتمع العلمي الفرنسى: أنه لا يعتقد أن عمر هو الذى أحرق خزانة الاسكندرية لانها أحرقت قبله بزمن طويل .

#### مصر للمصريين

هذه كلمة حق أريد بها باطل كما يقولون: فان مصر المصريين دُعوة صحيحة إذا أريد بها الوقوف في وجه الاستمار العريطاني الذي سيطر على مصرعام ١٨٨٧، أما وأن الاستمار البريطاني هو الذي رفع هذا الشعار فانه أبلغ المجب، فقد أراد به إخراج المصريين من أمرين (١) من الآمة العربية المجاورة لهم والتي تربطه به اللغة والتاريخ والجوار والمصالح الاقتصادية والاجتماعية (٢) ومن المالم الاسلامي الذي هو الامتداد الطبيعي للامة العربية فكراً وديناً وثقافة (٣) ومن الاسلام نفسه وهو المنهج الفكري والاجتماعي للمصريين وللعرب والمسلمين حميماً.

ولذلك فقد جاءت كلة (مصر للمصريين) مضادة لمكل دعوة وطنية هرية إسلامية تريد أن تضع مصر في مكانها الصحيح من الامة العربية ومن العالم الاسلامي ومن الاسلامي ومن الاسلامي ومن الاسلامي ومن الاسلامي ومن الاسلامي والتضليل فيدت براقة لامعة ، بينها كان المصريون يدعون العالما التحرو من نفوذ الاستعار العربطاني والغربي ، أما الصلة التي كانت قائمة بين المصريين والدولة العائية فلم تكن استماراً بأي معني من معاني الاستعار بل كان ترابطا بين جنسين يجمعهما فكر واحد ولقد جاء العالميون إلى العالم العرب : الشام ومصر والمغرب بدعوة من أهله وحماية له ، وتوسيعاً لجبة المقاومة مع النفوذ الاوربي الاستعاري الصلبي ، الذي حاول معاودة غزوة المصر والشام كرة أخرى بعد أن انسحق نفوذه في الحروب العيليية فكانت لمصر والشام كرة أخرى بعد أن انسحق نفوذه في الحروب العيليية فكانت تلك الوحدة الإسلامية : العالماتية العربية عاملا من عوامل القوة خلال أكثر من أربعائة سنة (١٥١٧ – ١٩١٧) اضطر النفوذ الاستعاري خلالها إلى تعلويق العالم الاسلامي دون أن يتمكن من السيطرة على البحر الابهن نتيجة تعلويق العالم الاسلامي دون أن يتمكن من السيطرة على البحر الابهن نتيجة معذه الوحدة .

ومن هنا فقد كان لطني السيد وجماعة الجريدة وحزب الامة غيير صادقين في الدعوة إلى مصر المصربين فقد كانوا باعترافهم على ولاءمع النفوذ البربطاني في مصر وكانوا حيث سماهم كرومر: (الذين التقوا بالانجليز في منتصف الطربق) وهم بدائل الاستعبار وخلفائه (لطني السيد وسعد زغلول وعبد العزيز فهمي) وغيرهم هم تلاميذ مدرسة كروهر التي قامت على أساس فلسفته التي وسمها في تقاربره السنوية (١).

#### إرساليات لبنان

ترددت كلمات كثيرة تحاول أن تعطى دوراً من البطولة للارساليات التبشيرية اللبنانية التى وردت إلى العالم العربى في منتصف القرن الماضى وأقامت عدداً من المعاهد والمدارس يحاول بعض الداعين إلى تزييف الوقائع التاريخية بأن يتسبوا النهضة العلمية والادبية والتعليمية فى العالم العربى إلى هذه الإرساليات والى خريجيها الذين وردوا مصرفاً نشأوا الصحف من أشأل قارس تمروصروف وسركيس ومن تابعهم من أمثال جرجى زيدان وفرج أنطون وأديب اسحق وسلم عنحورى.

ومن الحق أن يقال أن اليقظة العربية الإسلامية بدأت بانبعاث صوت الإمام محد بن عبد الوهاب فى الجزيرة العربية وبالدعوة التى صدع بها العلماء فى الازهر وما قامت به النهضة المصرية أيام محمد على من ترجمة وتأليف وكل هذه سبقت تلك الدعاوى التى يحاول بعض المبشرين وأتباعهم أن يصوروها منطلقاً للنهضة الفكرية والادبية والاجتاعية فى العالم العربى .

بل أن الصيحة التى انطلقت من منابر هذه الإرساليات والتى كانت تحمل الدعوة إلى العروبة لم تسكن خالصة ولا صادقة وإنما كانت في أساسها دعوة إلى إخراج لبنان من الرابطة العثمانية العربية على النحو الذي أراذه النفوذ الاستعماري بأحداث ١٨٦٠ والتى انتهت بسيطرة النفوذ الفرنسي والبريطاني على لبنان لتكون منطلقاً للإرساليات ولتتزيق الجامعة التركية العربية التي كانت تقف في وجهد النفوذ الاستعماري.

أما الدعوة إلى الوحدة العربية كحركة أصيلة فهى التى قام بهما العرب فى مواجهة حركة الدعوة الطورانية التى قام بها فى الدولة العثمانية (جماعة تركيا الفتاة والاتحاد والترقى) وكانت هويتهم مع النفوذ الغربى للقضاء على الروابط العربية التركية .

100 July 2006

Ma

# البابث السابع

السياسه



#### الإستعار

كلة من أسماء الاصداد فهمي اشتقاق من التعمير ، بينها هي تحمل في مفهومها معنى السيطرة والغزو والفتح وهى شبهة بكلمة الاستكشاف الذى كان مقدمة للغزو والاستعار ، وهي متصلة أيضاً بكلمة . امبريالية ، التي تعني التوسيع الاستعباري. ولها امتدادان جديدان هما الاستعبار الجديد والاستعبار الثقافي ومن الحق أن يقال أن الاستعار لهذه الصورة يختلف إخلافا بيناً عن الإستعبار القدم المتمثل في الدول الفارسية والرومانية والبيزنطية . ذلك لان الإستمار الحديث قد ارتبط بالحضارة من ناحية وبدأ كأنما هو ثمرة لها أو وسيلة مر. وسائل نموها حصولا على الخامات وتصربفا للمنتجات ولمكن أظهر مظاهرة أنه حمل معه أساليبه وفكره وقيمة فحاول فرضها على الدول التي استعمرها ، وحاول أن يقيم سيطرة كاملة على الارض والانسان والحياة السياسية والاجتماعية والثقافية والإقتصادية. ومن هنا فقد أختلفاختلافا ضخماً عن صورة الإستمار القدم . وقد بدأ الإستعبار من قارة أوربا وجعل مجاله الحيوىعبر قارتىأ فريقيا وآسيا واتخذلذلك أساليبا بعيدة كل البعد عنالتمامل الآخلاق ، بل فرض أسلوبا من السيطرة والإذلال والقمع والتفكك على نحو بميدكل البعدعن أساليبالمدنية أو قيم الحضارة وقد كان الإستمار في خطواته محمل هدفين أحدهما ظاهر والآخر خنى، أما الظاهر فهوالسيطرة على مقدرات الشعوب ،وفرض نفوذكامل يحمل طابع الإستعلاء ويحمل في نفس الوقت طابع الاستمرار فأوربا صاحبة الحضارة ليس لها موارد الا ما تستطيع أن تحصل عليه من مستعمراتها ، وهي تحصل عليه على أنه حق ، ولا تنظر إلى أصحابه إلا على أنهم عبيد تابعون يحب أن يظلوا خاصمين مكتفين بالحصول على أقل قدر ممكن من الاجر في مقابل حصول الإستماد على مقدراتهم وثرواتهم الصخمة التي لا حصر لها . أما الوجه الحنى للاستعار فإنما يتمثل في ذلك المخطط الذي يهدف إلى استمراز الإستمار واتصاله على مدى الازمنة وهو أمر لا يمكن أن يتحقق إلا إذا احتوت الحضارة الإستمارية هذه الشعوب والامم في وجودها ومفاهيمها وحضارتها وتقافتها والقضاء على كل الطوابع التي تحملهاهذه الآمم وتدمير القيم الآساسية لها وصهرها

في بوتقة الثقافة والحضارة الغربية على أساس أنها حضارة الإنسان الأبيض السيد الممدن الذى وكلت إليه العنابة الإلهية تمدين المتآخرين والسود والملوتين ومن هنا فقد نظم الإستمبار فلسفة كاملة لهدفه هذا جعل لها طابعاً عليهاً ومظهراً وضاءاً وأخنى في داخلها أغراضه الحفية وهي إدماج شعوب أفريقيا وآسيا إدماجا كاملا في الحضارة الغربية وفكرها والتخلص الكامل من قيم هذه الشعوب وذاتيتهم ، ولما كانت هذه الشعوب الافريقية والآسيوية شعوب عريقة ولها حضارات باذخة

وتاريخ طويل وماض عريض فتد قاومت مقاومة جسوره جبارة ، وكانت الحمنارة الاسلامية أشدها مقاومة بحسبانها أحدث هذه الحضارات وأكثرها إتساعا وأكثرها إرتباطا بالحياة ، فإن أغلب تلك الحضارات كانت قد ماتت أو انطوت أما الحضارة الاسلامية العربية فإنها كانت لا تزال نابضة متفاعلة مع الحياة ، وأن اعترتها مرجلة من مراحل الضعف وهي إحدي سنن الامم والحضارات بعد دورة بلغت ألف عام ويزيد ؛ والدكان الاستعاريعرف مدى خطر هذه الحضارات على وجوده و مدى خطر مفاهيمها على بقائه، ومدى قدرتها على المقاومة والمواجهة والصمود، ولذلك فتدكان ضغطه عليها أشد وكانت حربه لاهلها و تدميره لثوراتها وقضائه على قادة فيكرها أشد وأعنف .

وقد بدأت جولة الاستعبار الحديث منذ أوائل القرن الخامس عشر الميلادى عا أطلق عليه تطويق العالم الاسلامي وانتهت فأطبقت عليه منذ الجلة الفرنسية على مصر . ١٧٩ إلى أن تمت السيطره عليه في نهاية الحرب العالمية الاولى ١٩١٨ على نحو تمثل في استعمار مباشر واحتلال وانتداب ، ثم في صك بإقامة وطن قومي لليهود في فلسطين .

وقد شهد العالم فى خلال هذه الفترة حركة واسعة النطاق للإستيلاء على الاجزاء والوحدات المختلفة فى أفريقيا وآسيا ولا سيما القارة الافريقية فى العقدين الاخيرين

من القرن التاسع عشر حيث كان الصراع عنيفاً بين فرنسا انجلترا وألمانيــا وبلجيكا والبرتغال. ثم كانت حركة تمزيق الدولة العثمانيةوالتضاء عليها وتوزيع الاجزاء العربية بين إيطاليا وانجلترا وفرنسا وأسبانيا،وكانت الخطوات الاولى الاستمار عن أساليبه وغير من خططة وإن لم يتراجع عن هدفه الاساسي فأجلت الدول المستمرة أغلب جيوشها واكتفت بالانفاقيات والمماهدات والنفوذ الافتصادى وربطت الافطار بنتدها واقتصادها ، وظلت قادرة على السيطرة على الموارد والثروات والخامات وأطلق على هذا النوع من النفوذ: « الاستعمار الجديد ».

والاستعمار (٣) الجديد هو فرض السيطرة الاجنية من سياسية واقتصادية على دولة ما مع الاعتراف باستقلالها وسياستها ودون الاعتباد في تحقيق ذلك على السليب الاستعمار التقليدية وأهمها الاحتلال العسكرى، ويطلق على هذا الاسلوب الاستعماري المربالية الجديدة) ويستخدم الاستعمار الجديد في تحقيق أغراضه وسائل خاصة لنحاشي المعارضة الشعبية الوطنية ومن ذلك الاتفاقيات الثنائية غير المتمكانة وتكبيل الدول النامية بشروط تحرمها من حرية التصرف والعنعط عليها تتمثل في صورة معرفات وقروض ، وإقامة القواء دالعسكرية وإثارة الاضطرابات الداخلية والانقسامات الطائنية والحزبية في الدول الحديثة الاستقلال لاضعافها الداخلية والانقسامات الطائنية وتشجيع الاقليات البيضاء التي تتعتم بامتيان افتصادي وثقافي بارتماء السلطة وعارسة سياسة التمييز العنصري فضلاعن استخدام افتصادي وثقافي بارتماء السلطة وعارسة سياسة التمييز العنصري فضلاعن استخدام المنظمات الدولية التي تقوم عليها الدول الكبرى بدور رئيسي في الصغط على الدول النامية وتوجيه سياستها ،

ويتصل بهذا الاستعمار الجديد: الاستعمار الثقافي وهو أشد خطراً وأخلاقها أثراً، ويتمثل في الغزو الفكرى للدولة المسيطرة عن طريق مؤلفاتها وأخلاقها وكتاباتها ومذاهبها ودعواتها والقرويج لها في الشعوب الضعيفة الواقعة تحت نفوذها السياسي والاقتصادي، ويتمثل هذا النوع في الارساليات التبشيرية والمحدف والمؤلفات والافلام، وتقوم هذه المؤسسات بدور كبير في بجال الثقافة والصحافة والتعليم، وتعمل على تغيير القيم الاساسية للامم وفرض مفاهيم مختلفة عن مفاهيمها التي تتمثل فيها روحها وطابعها وذوقها ويصب الاستعمار الثقافي أخطاره على المغة والتاريخ والدين والعقائد، فينشر حولها جوا من التشكيك والسخرية ويفتح الطريق للإلحاد والاباحة والتحلل والدعوات الوجودية المادية والوثنية.

<sup>(</sup>١) القاموس السياري \_ أحد عطية الله

#### الإستعار التركى

تقرده على السنة الكتاب كلمة الاحتلال التركى والاحتلال الغربى، وتوصف الآمة العربية بأنها وقعت تحت سيطرة استمارين واحتلالين . وإيراد العبارات على هذا النحو أمر مقصوداً له هدف : بعيد هو تصوير العلاقة التي كانت بين العرب والا تراك على أنها علاقة استمار أواحتلال وهذا مناقض للتاريخ والواقع معا ، فالرابطة التي قامت منذ ١٥١٧ م حتى ١٩١٨ م بين العرب والترك دا على نطاق الدولة العثمانية لم تكن في الحقيقة احتلالا ولا شبيهه .

وإها كانت محاولة من محاولات الوحدة والالتقاء بين أقطار العالم الاسلامى فى مواجهة الاخطار ، وقد جاءت هذه الوحدة على أثر ضعف قوى السلاجة والمهاليك من بعدهم و تعرض البلاد العربية وخاصة مصروالشام لتجدد أخطار الغزو الصلبي الغربي والتحركات الى بدأها الاوربيون مرة أخى لاستئناف الحروب الصلبية . والممروف أن العرب قد رحبوا بالوحدة الاسلامية العثمانية بعد أن ضعفت قوى المهاليك فى مصر وقوى البربر فى المغرب وأصبحدا هدفا محمولات صلبية جديدة ، وقدو جدوا فى العثمانيين أخوتهم فى العقيدة منتعشا جديداً للإسلام وقوة شابة بدوية مقاتلة ، رفعت راية الإسلام عالية خناقة وأعادت ذكرى الابطال فى سبيل إعزاز الإسلام ونشره .

كا رحب العرب في مصر والشام بالوحدة الاسلامية العثانية بعد أن نقموا على دولة المماليك إهمالها شأنهم في المرحاء الآخيرة فحاربوا في صفوف العثمانيين فالواقع أنه لم يكن في هذه المرحلة خلاف جذرى بين العرب والترك، فقد كان الطابع الاسلامي هو مظهر الوحدة الاساسية بين العناصر المختلفة والوحدات المنعنمة تحت لواء الوحدة الاسلامية .

ومن الحق أن يقال أن العثمانيين قد قاموا في هذه المرحلة الأولى بتمثل مفهوم الاسلام في نطاق الحكم وتحركوا من خلال إطاره ويشهد المؤرخون بأن العثمانيين قد اقتفوا أثر الخلفاء الأولين في العدل والقسامح وتمثلوا أعمالهم

واتخذوهم قدوة ، وعملوا على جمع القلوب إليهم بتقدير العلماء الانقياء وإنشأه الجوامع والمدارس .

ومن هنا فان النول بأن هذه الرابطة بين العرب والعرك كانت استعهاراً إنماً هو من النظريات المشبوهة والعبارات المدخولة التي يحاول الغزو الفكرى والتغريب إذاعتها وإقرارها في الاذهان.

أماما كان من الخلاف بين الترك والعرب بعد تنحى السلطان عبد الحميد وفي ظل حكم الاتحاديين دعاة الطورانية فذلك هو الخلاف الحقيق الذي يموة عليه خصوم المسلمين والعرب ويصفوه بأنه خلاف بين الترك والعرب وهوفى الحقيقة خلاف بين الاتحاديين أتباع الماسونية وأعوان الصهيونية وبين العرب الذين تصدر للزهامة في هذه للفترة (1).

<sup>(</sup>١) راجع في هذا المعنى كتابنا ( الإسلام وحركة التاريخ ) .

#### الاقلسات

قضية الاقليات نتاج استماري أصيل ، فهي الاداة التي حاول الاستعمار استغلالها لتحقيق غاياته وتركيز وجرده وهي من الوسائل التي اتخذتها الدول الاجنبية سبيلها لتحطم الامبراطورية العنانية وبسط نفوذها على بلاد الشرق فقد لجأت هذه الدول إلى أَسْتَغلالهُ ذَه الاقليات الطائفية (كالاقلية اليهودية والارمنية) وغيرها للثورة على العِثمانيين ثم جاء الوقت الذي أعلنت كل دولة كبرى حمايتها لطاتفة من الافليات والطوائف، وأثارت عن طريق هذه ألحمايه وهما الولاء صراعاً وخلافاً بلغ في بعض مراحله حد إثارة الفتن والقلاقل ( راجع مادة فتنة عام ١٨٦٠) ولم تكن هذه الطوائف في أحضان الانظمة السياسية التي عرفها العالم الإسلامي تجد عنتاً ولا إرهامًا بل تجد حماية وتقديراً بحكم نصوص القرآن والنظم التي رسمها الرسول والحلفاء تطبيقاً للترآن، ولشنا نحن الذين ندافع عن هذا المفهوم ولكن لندع واحداً من الغربيين المنصفين هركابتن غوردون كانتج يقول: إن الاقليات المسيحية واليهودية كانت تعامل على الدوام خير معامله في الملدان الإسلامية إلى أن تأتى دُولة أوربية وتستخدم تلك الإقليات لقلب الحالة كما حدت في مسألة الارمن والاتراك، إن زعماء العرب في هذا العصر وفي القصور السابقة كانوا دائماً يعملون على تلانى هذا التنافر وإصلاح ذات البين، فإذا كان التعصب قد أخذ مجراه فى زمن من الازمنة فقد كان المسلمون فى مذهب الحاكم ينالهم من الاضطهاد ما ينال المسلمين ، ومن الواجب أن تتخذ مبادى. ( نجران ) كالمثل الأعلى الزعيم المسلم: « إن دم الذي كدم المسلمين ، .

وقول بيرروندو: لقد كان فى رسع الإسلام حل مشكلة النصارى فى الشرق بالقضاء عليهم دفعة واحدة، ولكنه لم يفعل لائن دعوته لم تقم على الفتح فى الاساس ولم يكن ثمة إكراة فى الدين، لهذا لم يتمرض الإسلام للنصارى واليهود ويخيرهم بين الموت أو اعتناق الدين الجديد بل تركهم يمارسون طنوسهم دون أن يخصهم بشريعة. ومن هنا فإنه إنصاقا للحق والتاريخ نقول إن مسألة الاقليات لم تكن موجودة قبل دخول النفوذ الاستعمارى للعالم الإسلاى، ولقد ركز النفوذ الاستعارى على الطرائة والمتوطنة فاستخاص بشريعة فى البلاد

العربية : الارمن الاشوريين والمهاجرين من اليهود والروس واليونان والافرنج ليقاوم بهم العرب (١) وخلق من هذه الطوائف قرى يحركها بالشورة على أهل البلاد متى تشاء ، وقد أسكنت بريطانيا الاشوريين فى شهال العراق وأرادى به ما أرادت من إسكان اليهود فى فلسطين ؛ ولما لم تستطع إنكاترا أن تخلق بالاشوريين قلاقل ذات أهمية فى العراق أعارتهم للفرنسيين الذين نقلوهم إلى سورية ولينان المحكونوا مصدر قلق لسورياكا كانوا للعراق .

وقد الزعج المستعمر حين تم الالتقاء بين الاكثرية المسلمة والاقليات غير المسلمة وأبدى قلقاً لا حد له .

وهكذا كانت محاولة المستممر الذائبه لاستغلال الاقليات في كل وطن وهو الذي كون في هذه الاقليات، ذلك الإحساس الذي يسيطر على بعضها من أنها لاتاً من على قوى خارج نطاق بلادها . وإن كان هذا المعنى قد زال تماماً في بعض البلاد التي بلغ فيها الوعى القومى والوطنى درجة كبيرة وسيزول تدريجياً في المناطق المنحررة بالقضاء على عوامله الإقطاعية والقيلية والطائفية .

ويتصل بمسألة الاقليات ذلك الدور الذي قام به الصحفيون الشاميون في مصر أو طائفة السوريين المتعاونين مع الاستعار فقد كان كل الدعاة إلى الآراء الهدامة المادية والإلحاد والشعوبية والتغريب من أولياء النفوذ الاستعارى وخاصة البريطاني من أمثال فرح أنطون ولمويس صابونجي وفارس نمر والدكتور شيلي شعيل وجرجي زيدان.

وقد وصف اللورد كرومز هذا العريق بج مذكراته بأنهم منحة من السماء وأنهم خميرة البلاد ووصل بعضهم إلى أعلى المراكز الإدارية وفى فصل مطول من كتاب الدكتور أنيس صايغ: والفكرة العربية فى مصر ، يتحدث عرب الاقليات فليرجع إليه من يشاء وبما قاله: لم يكن كل السوريين المتعاونين مع الاحتلال موظفين أو مرابين فنهم من أنه أصحفاً وأشهرها صحيفتا المقطم والمقتطف اللتان أصدرهما فارس نمر ويعقوب صروف واسكندر مكاريوس ، وكانت الصحيفتان اللسان الناطق لسلطات الاحتلال باللغة العربية فأيدنا ذلك

<sup>(</sup>١) دك ، التبشير والاستعار (عمر فروخ)

الاحتلال وهاجمتا الجركات الوطنية بكل ما فى لفظنى تأييد ومهاجمة من معان ، وكتب هؤلاء الثلاثة يدافعون عن حق الانجليز بمصرويصفون حسنات الاستعمار ويعجدون أجلله ويطالبون باستمراره ويدعون أهل مصر إلى الرضوخ إليه لأنه يحميهم من داء الوطنية ولم تمر بمصر حادثة واحدة إلا وقفوا فيها موقفاً معارضاً لامانى الشعب ، فطلبوا سجن الاحرار وعارضوا توظيف الوطنيين ، بل أنهم رحبوا بإعدام الابرياء أثر حادثة دنشواى ، وبإعلان الاحكام العرفية واحتلالاالسويس وسلخ السودان عن مصر وغير ذلك من مساوىء الاحتلال ،

ويرى الدكتور أنيس صايخ أن الاقليات فى كثير من فقرات التاريخ الحديث كانت تتحالف مع الاستمار وتتنكر لحق المشاركة القومية (راجع ص١٠١-١٠١)

وقد اتصل هذا الخط ببعض الدعوات كالفرعونية والفينيقية والأشورية والبابلية ، وكان لعلماء الآثار والكشوف الآثرية الحديثة أثرهم فى إعطاء مزيد من الوقود لهذه الحركات التى كانت تعتمد أكثر ما تعتمد على ربط الحاضر بالماضى البعيد للامم متخطية أكثر من ثلاثة عشر قرناً من تاريخ الاسلام وقد فشلت هذه الدعوات جميعاً وأكدت خطلها ، بل لقد تبين بمراجعة التاريخ الصحيح أن الفراعة والفينيقيين والبربر وغيرهم إنما هم موجات قدمت من الجزيرة المربية أصلا .

#### الاقليمية

نستطيع أن نفهم إصطلاحات الوحدة الاقليمية إذا نظرنا إلى الخلفية الاساسية التي يحركها الاستعار والتي تستهدف التمزيق والتفرقة واعتبارها من عوامل سيادة النفرذ الاحنبي ، هذا المعنى يبدو واضحاً خلف كل قضايا الوحدة القومية والدعوة الطورانية والدعوات الاقليمية واصطلاحات القومية والوطنية وكلات الكيان الخاص والفرعونية والفيقنيقية والبربرية .

والمعروف أن العالم الاسلامي والأمة العربية لم تكن تعرف من قبل هذه المضطلحات المتعددة وإن كانت تعتبر أن وحدة الفكر هي أساس الوجدة الاسلامية ، وكانت جامعة الفكر القائمة على المفاهيم المستمدة من الاسلام هي مصدر التلاقي والوحدة ، غير أن النفوذ الاستمادي لم يكن يستطيع أن يقيم قواعد نفوذه إلا على تقسيم الجماعات الواحدة إلى عناصر يتبع بعضها الجنس والعرق أو يتبع اللغة أو يتبع الدين ، وكان دوماً قادراً على إثارة الخلافات المذهبية بين أصحاب الاديان المختلفة ، وإثارة الخلافات بين أصحاب الاديان المختلفة ، وإثارة الخلافات بين الافريقيين والآسيويين أو بين أبناء المدن المختلة في القطر الواحد .

وكلما وجد النفوذ الاستمارى أن أمة بدأت تحقق وحدتها الوطنتة لتاتق في وحدة الامة مع جاراتها التي تربطها بها اللغة والتاريخ إستعمل مخططاته في سييل القضاء على هذه المحاولة وبث المخلفام من جديد لاثارة الفرقة والخلاف . بل لقد بلغ الاستمار إلى أبعد من ذلك في محاولاته للحيلولة دون الوحدة التي تفوم على رابطة الامة وعودة الاجزاء ، والمثل الذي يضرب في هذا أن نسا حكمت المغرب العربي بأقطاره الثلاثة المتجاورة المتلاصقة التي تجمعها جبال الاطلس وهي تونس والجزائر ومراكش ومع ذلك فقد أقامت في كل قطر نظاماً مختلفاً في عناصره الاجتماعية والثقافية والسياسية والاقتصادية وذلك حتى لا تتلاق هذه الاقطار ، وحتى يتم تعميق الخلاف والاقليمية ببنها وكذلك فعل بين مصر والسودان ، وبين سوريا ولينان ، ومن الحق أن يقاله أن الامة العربية كانت والسودان ، وبين سوريا ولينان ، ومن الحق أن يقاله أن الامة العربية كانت دائماً ساعية إلى الوحدة ولكن النفوذ الاستعارى كاندائماً بحطم هذه المحاولات

واحدة بعد أخرى وقد جرت محاولة لتقديس الحدود والاعلام والعملة والنظم، محيث يصبح من العسير انصهارها وتلاقيها . وإذا كانت محاولات الوحدة بين أجزاء الامة الواحدة عسيرة إلى هذا الحد بفعل النفوذ الاستعمارى فان محاولة الترابط بين أجزاء العالم الإسلامي تلتى مزيداً من العسر والمقاومة .

ويحمع المؤرخون على أن أوربا منذ أخذت فى مواجهة الدولة العثمانية والضغط عليها أثارت مسألة المسيحيين والاقليات ودورهم ومسئوليتهم وحقوقهم ثم توصعت فى هذا الشأن فى العالم العربى أيضا .

وقد كان بعض الأقليات أصحاب دور فى التركيز على تمزيق الدولة العثمانية وخاصة بعض السوريين الذين قدموا إلى مصر وعملوا في مجال الرأى والصحافة.

ثم جعل الاستعار ممأله الاقليات في مختلف أنحاء العالم الاسلامي ورقة رابحة يلعب بها ويكبت بها كثيراً من التطلعات والمشاعر والاعمال النافعة باسم الحوف من إثارة الاقليات وكان أخطر ما قام به النفوذ الاجنبي في مصر لاثارة الخلاف بين الاقليات وغيرهم في مصرأن نصب من الاقلية رئيسا للوزارة فأحدثت صداماً استفاد منه الاستمار تركيزا لقواعده.

#### الرجل الأبيض

من النظريات التي يذيعها الاستمار والتغريب و عاول أن يؤكدها في نظر الامم الواقعة تحت نفوذه وسلطانه ،القول بأن الرجل الابيض – لا الإنسان عامة – هو تاج الخليقة وأن الغلبة في كل صراع ينشب على وجه الارض سواء كان بينه وبين غيره من الاجناس الملونة أو بينه وبين مظاهر الطبيعة كالجبال والغابات والبحار أو ببنه وبين الوحوش ، ويرددون عبارة الكاتب الامريكي شتانبيك (الرجل الابيض لا تغلب) وهم عندما يمكتبون تاريخهم ببدأونه بشعب أبيض ، هو شعب اليونان وينقلون زعامة البشر بعده بين أجناس بيضاء من رومان وطليان ، وجرمان فاذا ظهر شعب ملون وارتفع أمناه ليسوا من الجنس الابيض ، وقد كان ذلك موقفهم من اليابان .

ونظرية الجنس الابيض لم تبكن في الحقيقة إلا أسلوباً من أسلوب السيطرة عن طريق إخضاع بعض الافكار الاستعارية لمظهر على يخني وراءه أهواء الاستعار ويحاول أن يصورها بصورة الواقع المفروض . ويقلل من أهمية هذه النظرية تاريخيا أن الدولة الرومانية سقطت في القرن الرابع الميلادي وظلت أوربا أكثر من ألف عام تعيش ظلمات القرون الوسطى بينها كانت أجناس أخرى ليست بيضاء تتولى مقاليد الحضارة الانسانية وتذيعها في كل مكان وتقيم أخرى ليست بيضاء تتولى مقاليد الحضارة الانسانية وتذيعها في كل مكان وتقيم استطاعت هذه الحضارة أن تقدم للبشرية المنهج العلى التجريبي والجذور الاساسية لمختلف العلوم الطبية والطبيعية والكيمائية والفلكية التي نهاها الغرب فيها بعد وأقام بها الحضارة الحديثة ومن هنا فإن فكرة الجنس الابيض نفسها لم تكن هي مصدر الجضارة .

هذا فضلاً عن أن هذا الاستعلاء باللون لم يكن يوما من الآيام مصدرًا من مصادر التقدم ، أو الامتياز فان الحنس الآرىالذي يوصف بأنه الإنسان

الابيض قد وصل إلى أوربا قادما من قلب آسيا من فارس والهند ومع ذلك فان شأنه فى فنا يختلف عن شأنه هناك ولك الان عوامل كثيرة ومختلفة هى التى أعطت الاوربيين قيادة الحضارة فى هذه المرحلة حين بلغ العرب والمسلمون مرحلة الضعف ، والرجل الابيض الذى ورث ، تراث العملم والحضارة العربية الاسلامي قد ائمتملي فى غطرسة وغرور عن أن يعترف بالفضل وأنكر دور الغرب والمسلمين وحاول إطلاق كلمة الهصور الوسطى المظلمة على العالم كله ، وما ذال ينظر إلى التاريخ من حيث هو بدأ فى أوربا وينتهي بها وتلك نظرة ظالمة يعيدة عن الانصاف ننكر حضارات الامم والشعوب المختلفة التي سبقت وأثرت فى مصر الحضارة البشرية التي ليست هى نتاج الرجل الابيض وحطره، وأثرت فى مصر الحضارة البشرية التي ليست هى نتاج الرجل الابيض وحطره،

وقد كان الرجل الابيض بدعى أنه عدن البشرية ، وأن سلطانه ونفوذه ليس إلا عملاإنسانيا يستهدف تحضير الشعوب وتعميرها (واشتق اسم الاستعاد من التعمير) ولكن الشعوب رأت كيف كان الرجل الابيض قاسياً وظالما وعنيفا وأنه لم يكن عدنا بقدر ما كان مستعمراً جشعا يحرص على أن يمتلك كل شيء ، وأن يسيطر على مختلف الخامات والثروات ويتنقلها إلى بلاده ، دون أن يترك لاصحابها إلا الفتات القليل وأنه كان حريصاً أن لا يقدم لهذه الشعوب من من حضارته إلا الجوانب السلبية والبراقة والتي تحمل جرائيم قتمل الكيان والشخصية وتذو بب القيم وتحطيم المعنزيات وذلك بقصد استدامة السيطرة وإبقاء النفوذ وإطالة أجل الاستمار وقد كشفت الابحاث العلية المنصفة خطأ نظرية الرجل الا بيض وتميزه عقلياً وجسميا ، و تأكدأن ما حصل عليه من النقدم العلمي إنا الحضارة وأن هذا التميز العلم عي وحدة ليس هو كل شيء في الحضارة وإنما الحضارة وأن هذا التميز العاسب وان العمل المادي الصرف منفصلا عن الا خلاق والدين لم يحقق إلا أزمة العصر ، أزمة العالم الدي كبر عقله و توقف قلبه عن والدين لم يحقق إلا أزمة العصر ، أزمة العالم الدي كبر عقله و توقف قلبه عن المغو بين قوتيه الصانعتين لحياته .

وائد اتخذ الرجل الابيض مفهوم روما القديم وطبقه في العصر الحديث فأهل روما سادة وما وراءها عبيد واستعمل قوته المادية وقدرته العلمية في غروروتية ، على الانسان الملون قأوجد التفرقة العنصرية ، وحاول أن يقول بالحرية والمساواة والاخاء فجعلها قاصرة على الاوربي والابيض وحدهما وأنكر حق الاجناس الملونة فيها ، وبذلك أعطى البشرية ذلك الاسلوب المضطرب الذي أشقاها بالحضارة ، وحول العلم إلى بجال الفتك والتدمير والصراع الذري النووى الرهيب ولم يوجهه إلى منح الانسانية إلامن بعد الشدة أو الغنى بعدالفقر، وكان مصدر هذا الاضطراب جميعاً هو ذلك الفهم القائم على الغروروالاستملاء، الفهم الذي يفرق بين الرجل الابيض والرجل الملون حيث تكشف حقائق التاريخ والعلم والاجتاع أن لا فروق عقلية أو جسمانية تميز جنسا عن جنس ولا لونا عن لون ،

### الجامعة الإسلامية

كانت صيحة الجامعة الاسلامية عندما استعلنت إنما تعنى بحميع المسلمين في العالم الإسلامي تحت لواء الحلافة العثمانية في وجه النفوذ الاستعماري الزاحف الذي كان يخطط من أجل تمزيق الدولة العثمانية وإيقاع الخلاف بين العرب والترك كعنصرين تجمعهما وحدة سياسية وفكرية واجتماعية وإسقاط الخلافة الإسلامية كقوة جامعة المسلمين.

ولقد كانت دعرة الجامعة الإسلامية فسماً بين السلطان عبدالحبيد وجمال الدين الأفغانى ، أما السلطان عبد الحميد فقد حمل لوائها منذ تولى الحسكم كمحاولة لتجميع مسلمى كله مع الدولة العثمانية فى وجه النفوذ الغربى الذي كان قد بدأ يسيطر على كثيرة من أجزاء البلاد الإسلامية .

أما جمال الدين الأفغاني فقد كان يطمع في تحرير قطر من الأفطار العربية ليكون منطلقاً للوحدة الإسلامية وكان يركز على مصر بالذات في هدا المجال، فلما سقطت مصر في قبضة النفوذ الاستعماري البريطاني عام ١٨٨٢ رأى أن يدعم دعوة السلطان عبدالحميد إلى الوحدة الإسلامية الجامعة وانتقل إلى استانبول من أجل هذا للفرض خير أن حوائل كثيرة حالت دون تحتيق هدفه ، أهمها ؛ من أجل هذا للفرض حركة السلطان عبد الحميد من معوقات وصغوط ،

غير أن النفوذ الاستعبارى ومن وراءة الصهيونبة العالمية كانا يعملان في إصرار وعنف إسقاط دعوته ، وقد تمكنا ذلك عام ١٩٠٩ حيث تولى أمر الدولة العثمانية أولياء الماسونية والنفوذ الاستعمارى من رجال الاتحاد والتحق الذين أعدوا الدولة للستموط والتمزق الكامل بتسليمهم طرابلس الغرب لايطاليا ، والسماح لليهود بالإقامة في فلسطين . ودخول الحرب العالمية الأولى مع الألمان بما مهد القيام حركة مصطنى كال التي كانت المرحلة النهائية في القضاء على الطابع الاسلامي في الدولة العثمانية بإلغاء الخلافة والتحول إلى دولة علمانية غربية .

#### الجنس

شتعمل كلمة و جذب ، في الفكر العربي بمنهومين : مفهوم ( الجنس ) من الدم والقبيله و ( الجنس ) من الصلة القائمة بين الرجل والمرأة ، أما الجنس بمعني القومية فهو من خصنائص الامم ، والفكر الاسلامي يقبله ، بمفهوم له مخالف لمفهوم الغرب ، فهو لا يعلى من شأنه إعلاء شأن العنصرية الغالية المصارعة بل يراه وسيلة لتلاقي الامم على حد قول القرآن ( يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنني وجعلناكم شعوباً وقبائل لنعارفوا ، إن أكر مكم عند الله أتقاكم ) .

وقد استعلى نداء الجنس بوصفه العرق والعنصر استعلاء شديداً وتحرك فى دوائر مخلفة أولها استعلاء الجنس الابيض بوصفه صاحب الحضارة وقد حاول الاستعمار أن يبرر سيطرته على الافطار الاسلامية والافريقية والآسيوية بأنه جنس متفرق و تلك أجناس متخلفة، وإن إليه وحده أمانة الحضارة وتمدين الامم وقد كذبت الوقائع هذا الادعاء فند كشف الاوربيون والغربيون عن دخيلتهم التي تقوم ازدراء عجيب للشعوب الملونة وخاصة إذ سامرها سوء العذاب وعملوا على الابقاء جهلها وضعفها واستنزاف مواردها.

ثم ظهرت نزعات استعلاه الجذس في صيحة الجذس الآرى والجذب السامى و محاولة المعاضلة بينهما وهي صيحة مرتبطة بالدعوة الآولى ، نم كانت دعوة الجرمان إلى سيادة الدم الالمانى وغيرها من الدعرات وفي السنوات الاخيرة علت دعوة اليهود إلى ما أسموه شعب الله المختار وقد كانت حرب الاجناس هي صيحة الاستعمار أساساً حين حاول إخراج الامم من أثوابها الفكرية والروحية والنفسية القديمة التي كانت تقوم على وحدة الفكر ، فأثار دعوة العرق والمنصر فظهرت دعوة القومية الضيقة والإقليمية والدكيان الخاص وكلها دعوات أفاد منها الاستعمار والنفوذ الاجنبي حيث استطاع السيطرة على الشعوب والامم وحال بينها و بين الالتقاء في وحدات واسعة ، من ثم عمق فيها دعوات الاعتزاز بالإقليمية الضيقة في محاولة بينها و بين الالتقاء في وحدات واسعة ، من ثم عمق فيها دعوات الاعتزاز بالإقليمية الضيقة في عاولة بينها و بين الالتقاء في وخدات شاملة توسع دائرة المقاومة والتجمع ، وقد أكد علماء الاجناس أن أجناس البشر على اختلاف ألوانها متساوية في قدراتها الفعلية المناء الاجناس أن أجناس البشر على اختلاف ألوانها متساوية في قدراتها الفعلية

والفكرية وأسقطوا مختلف نظريات التفرقة بين الاجناسالتي حاول بها الاستعمار والنفوذ الاجنى فرض سيادتة

أما مفهوم الجنس بوصفه الصلة بين الرجل والمرأة؛ فإن الإسلام ينظر إليه بغير تعقيد ولا يثير حوله الازمات خلافاً لنظرة الفكر الغربي إليه؛ لاته يجعله من المباح في حدود الشريعة، ويفسح له المجال في العمل. ويضع له الضوابط التي تكفلله سلامة الانصال وبعده عن التفسح والاضطراب والازمات ويقول ويقول الامام ابن قم الجورية:

( إن الاقصال الجنسي تحفظ به للصحة وتتم به الماذة وسرور النفس وتحصل به مقاصده التي وضع لاجلها ) .

ولا ينظر الإسلام للجنس نظرة بعض الديانات الآخرى من أنه ثمرة خطيئة ولا ينظر إليه نظرة بعض الفلسقات من إطلاقه بغير ضوابط ونظم فالاسلام يأمر بالعفة إذا عجز الشابع. الزواج. وبذلك يكون الزواج هو الطريق المفتوح أمام الجنس الطبيعى السليم وذلك فى مواجهة الخطأ الفلسفات التى تدعو الى حصر الزواج فى أضيق نطاق و تمنعه على بعض الرغماء الروحيين و تمنع زواج الارملة والمطلقة.

وقد رفع الاسلام من شأن المرأة بتنظيم الجنس وضبطه ؛ وهو حين حرم الزناكان يصدر عن احترام للجنس وتنزيه له عن العبث واجترام البرأة وتنزيه لها عن أن تكون أداة لمتعة الرجل(١) وذلك لان الرجل الذي يمارس الجنس مع المرأة دون أن يرتبط بها ولا أن يحمل أولادها اسمه انما يخنى احتقاراً للبرأة فتحريم الزنا يعنى تحريم احتقار المرأة واكتال الحرية الشخصية للرجل والمرأة الما يكون بحق الزواج ثم بحق الطلاق لا بالتفريط ولا بالإباحة الجنسية فليست الإباحة مرادفة للحرية . وكما عبرت عقوبة الزنا عن احتمام عميق المرأة وتقدير المجنس فإن الظلاق يعنى حربة تصحيخ الحطأ والبدء من جديد وإنقاذ الاسرة بدلا من أن تسحق تحت حقد الفشل والكراهية .

<sup>(</sup>١) محمد جلال كشك : (دراسة في فـكر منحل).

ولڤد ظهرت فى الفكر العربي الحديث نظريات ودعوات تعلى من شأن الجنس وفق مفهوم الاباحة والكثيف على أسس من الفلسفة المادية والنظرة المدمرة التى بثنها الماسونية والتي تحمل طابع العلم وصورته .

وكان أقوى من حمل لواء هذ الدعوة فرويد فى دراسات النفس ولورنس فى الأدبوسارتر فى مذاهب الفلسفة ولما كانت هذه الدعوة لها خلفية تتصل بأهداف الصهونية العالمية التى وردت فى بروتوكولات صهيون التى تدعو إلى تدمير الجنس البشرى وتحطيم معنوياته فقد وجدت سبيلها إلى الفكر العربي الاسلامى والثقافة العربية عن طريق غزوات التغريب والنفوذ الاجنبي والاستمار الفكرى وقد وجدت هذه الدعوات مجالا خصبا فى الآداب الاوربية والقصة واتخذ مذهب فرويد أساساً للقصة والادب المعاصر ومنه امتدت خيوط إلى الادب العرب والثقافات الاسلامية .

وتحمل نظريات الجذب دعوة مدمرة خطيرة إلى التحال والانطلاق والقضاء على مختلف الضوابط والقيم في مجال علاقات المرأة بالزجل ، ويستهدف النفوذ الاستمارى والغزوالثقاف من هذا التركيز على هذه المعانى في المحيط العربي الإسلامي نتيجة أساسية وهي : أن تدمير الجنس في أمة من الامم يضمن دمارها وانحلالها وزوالها والمعروف أن انحلال الحضارات المختلفة في التاريخ كله قد ارتبط بالانحلال الاجتماعي والاخلاق. وأن الانحلال الجنسي الموجود الآن في قلب الحضارة الغربية إنما هو علامة خطيرة من العلامات التي تشير إلى نهاية هذه الحضارة.

## العالمه

الدعوة إلى العالمية لها مفهوم إنساني يبهر النفس ويعجب العقل. ولكن مفاهيمه وموازينه ؛ والدعوة إلى العالمية في هذه المرحلة التي يمر بها العالم الإسلامي والامة العربية إنما تستهدف أخظاراً كبيرة على الامم في حالات الضعف أو حالات وقوعها تحت نفوذ الاستعمار أو قبل أن نشكامل قواها ، وأن الدعوة إلى الانمية أو العالمية في هذه المرحلة بالذات هر محاولة لتذويب الامم ذات الحضارات والثقافات المتميزة في حضارة الغالب وثقافته والقضاء على قدرتها في المقاومة أو التميز بكيانها الذاتي وشخصيتها الحاصة . فالعالمية مذهب فلسني ينكر حقيقة الاوطان ويرى أن إنقسام العالم إلى أمم متعادية أو متناحرة مضاد للعدالة والاخوة الإنسانية ؛ ومن شأن الفوارق الطبيعية والاخلاقية والاجتاعية والروحية والجغرافية والتاريخية واللغوية — وهي عميقة الجذور بعيدة الاصول في البشر الى درجة كبيرة — من شنها أن تجعل قيام وحدة فيكر انسانية شاملة أمر بعيد بل مستحيل ه ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة و لا يزالور.

ومن الإنصاف أن يقال أن هناك جوانب تلتق فيها الامم. وأن هناك جوانب أخرى من العسير النقائها حواماً . وأهم هذه الجوانب العسيرة الاخلاق والعادات والآدات والتقاليد والاذواق والروح . فليس في الامكان القول بأن هناك خلقاً وذوقا عالمياً بل ليل هناك خلقاً وذوقا أوربياً . ولكن هناك خلقاً وأدباً وذرقا وررحاً انجليزاة ومثاما فرنسية ومثلما روسية وللمرب والمسلين خلقاً وتقاليد وآداباً وذوقا مختلفا ، هذه الامور هي مقومات كل أمة ومنبع الهامها ويرجع هذا التباين الى عوامل كثيرة ذاتية من الدم الى الجنس الى البيئة الى الدين الى اللغة الى التاريخ الى السجايا والمفاخر عما يجمل من الاستحالة التقاء الامم في العالمية ...)

ولا شك أن من وراء الدعوة الى العالمية أهداف يحمل لوائها الطامعون والاقوياء . فهناك الدعوة العالمية تحت لواء الحضارة الرأسهالية . وهناك الدعرة الاعميه التى تحمل لوائها الماركسية وهناك دعوة العالمية التى تطمع الصهيرنية فى تحقيقها وذلك بالسيادة على البشر جميها نحت لواء زعامة شعب الله المختار :

#### للوطنيه

برژت في العصر الحديث فكرة (الوطنية ) كا برزت فكرة (القومية ) ، وظل الباحثون يعنطربون في التفرقة بينهما وتحديد مفهوم كل منهما بحيث لا يتداخلان و وقد استقر الرأى على أن الوطنية تتصل بالارض كا أن القومية تتصل بالعرق والدم والامة ، فالمصربون حين يتحدثون عن مصر أرضها وسمائها وكيان وجوده فيها فهمي وطنية ، وحين يتحدثون عن أمتهم وأرومتهم وإهرافهم فهمي قومية ، الاولى تتصل بأرض مصر والاخرى تتصل بالامة العربية ، والقد حال النفرذ الاستمارى والتغريب والغزو الثقافي بلبلة الثقافة العربية بهذه المصطلحات وإلقاء التمارض والمضادة بينها ، وإعلاء شأن الوطنية الصيفة ، وعاولة جعلها قومية حتى تفصل المصربين عن العرب ، وكذلك فعل الاستعمار في سوريا وفي المغرب وفي لبنان ، الحيلولة دون قيام فكر موحد قوى يجمع وعاولة جعلها قومية حتى تفصل المصربين عن العرب ، وكذلك فعل الاستعمار الأمة العربية في كيان واحد ، وإثارة خلافات قدية بائدة ، والتركيز على ملامح طبيعية يختلف فيها كل قطر عن الآخر لخلق روح الإقليمية مرتبطة بتحويل الوطنية إلى قومية ، غير أن هذه المحاولات عجزت عن أن تحقق هدفها ثم وزت نظرة شاملة من وراء إنحراف دعوات الوطنية بالمفهوم الضيق ، أو القومبة بالمفهوم الغربي ، تقوم على الترابط بين حلقات ثلاث :

فى الوطن الواحد : الوطنية بمدى الارض وهى تتعلق بالارض فى كل قطر والقومية بمنى الامة وهى تمثل الوحدة العربية .

ووحدة الفكر فى بجال الثقافة الى ترتبط باللغة والتاريخ والتراث ذى المصدر الواحد فالمصرى يرتبط بوحدة الارض الوطنية وبوحدة الامة العربية ووحدة الاسلامية .

وكذلك العراق والسوري والمغربي وهكذا .

ولا سبيل إلى الفصل بين الحلقات الثلاث، ولاسبيل لأن يقبل العرى الفصاله

عن مصادر ثقافته ووحدته الفكرية ،ولا سبيل إلى قبوله الوطنية المجردة من ووله العروبة وما يزال الاسلام عاملا أساسياً في أرضية الوحدة الثقافية والقومية وقد استحال أن تقبل الثقافة العربية مفهوما للوطنية أو القومية مستورداً من تجربة الغرب ، فتلك تجربته الخاصة التي صاغها وفق ظروفه وعصره ومقومات فكره وترائه ، وليست هي بالتالي قابلة لفرضها على أمة أخرى له فكرها وله مقومات شخصيتها وكيانها وذوقها ومزاجها وتراثها الخالص الذي كونته أعصر طويلة خلال أربعة عشر قرنا ، وقد عجزت قوى التنريب عن صهر الثقافة العربية والامة العربية في قوالبها التي أرادت بها أن تصهرها في بوتهه الثقافة العالمية : أي ثقافة الاستعار المسيطر نفسه .

# الاتحاديون وليس السلطان عبد الحيد

هناك خطأ ذائع وشائع ، هو أن الدولة العثمانية هي التي أساءت إلى العرب وعلقتهم على المشانق وأوجدت الفرقة والحلاف ، وكانت سبباً فيما ترتب علىذلك من سبطرة فرنسا وانجلترا على الشام بأجزائه الاربعة ( فلسطين والاردن وسوريا ولبنان) وكذلك العراق وذلك بعد الحرب العالمية الاولى ١٩١٨ و بعد أن اتفق العرب مع بريطانيا على إقامة دولة عربية نظير تأبيدهم لها .

والحق أن الدولة العثمانية كلمة مهمة عامة ، والحقيقة أن (حزبتركيا الفتاة المسمى الاتحاد والعرق )الذى تولى السلطة من عام ١٩٠٨ حتى عام ١٩١٨ هو الذى دمر العلاقات بين العرب والترك بدعوته إلى الطورانية ومحاولته تتريك العرب والقضاء على لغتهم وتعليق زعمائهم على المشانق عام ١٩١٦ .

والاتحاديون جماعة سرية كانت بايعاز من النفوذ الاستعارى والمنظات الماسونية العاملة لحساب الصهيونية العالمية ، تعمل على إسقاط السلطان عبد الحميد حامل لواء الدعوة إلى الجامعة الاسلامية ، وتعد العدة لتمزيق الدولة العثمانية وتسليم الا جزاء العربية وغير العربية منها إلى الدولة الا وربية على النحو الذي وقع فعلا وذلك باعلاء طابع القومية التركية والعنصرية العلورانية .

أما السلطان عبد الحميد فقد كان يدعو إلى توسيسع جبهة المقاومة على النفوذ الا جنبي وذلك بربط مسلمي آسيا وأفريقا بالدولة المثمانية وكان موقفه من العرب مشرفاً وكانت إجابته في مواجهة تحديات الصهيونية لدخول فلسطين من أشرف ماقاله رؤساء الدول وزعماء الا مم عنسد ما رفض رفضاً باتاً إغراء

هر ثرل بالملاً بين من الذهب وقال (تقطع يدى ولا أفرط في فلسطين ، أن فلسطين ليست ملكا لبلادى ولكنها ملك العرب)ولكن أمثال ساطع الحصرى وغيره من الباحثين المتأثرين بأغراض خاصة يطوون هذه الصفحة ويموهونها على النحو الذى لا تبدو تلك الفوارق بين الدولة المثمانيه وبين الاتحاديين واضحة كا يقببون الفوارق الدقيقة بين موقف السلطان عبد الحيد الذى دافع عن فلسطين ودفع ثمن ذلك عرشه وحياته وبين وموقف الاتحاديين الذين علقوا العرب على المشانق فقطه واكل صلة بين العثمانيين والعرب .

# الباسني الثامن

الكتب والمؤلفات



## ألف ليلة وليلة

من أخطر شبهات التغريب محاولة اعتبار كتاب (الف ليلة وليلة) مصدراً تاريخياً مثلا لحياة العالم الإسلامي ، فقد جرت محاولات متعددة لاعتبار القصعی الذى تضمه الف ليلة مثلا لحياة العرب والمسلين بصفة عامة بينها تكشف أقل مراجعة لمصالار الف ليلة عن أنه ترات إيراني وهندى سابق للاسلام وأنه لايمثل محالار الف ليلة عن أنه ترات إيراني وهندى سابق للاسلام وأنه لايمثل الكبير المسعوري المتوفى ٥٩٩م (القرن الثالث الهجري) في كتابه مروج الكبير المسعوري المتوفى ٥٩٩م (القرن الثالث الهجري) في كتابه مروج وزيره (شهر زاد) وخادمتها دين زاد وقد أشار إليه ابن النديم مؤلف الفهرست المتوفى ٥٩٩ هجلا وقال أنه كتاب الحماقة والسيئات ، كما أشار إليه لمؤرخ القرطبي وقد كانت كل إشارات المؤرخين المسلين إليه إشارات تحمل طابع الرفض والامتهان والنص على أنه مصدر ساقط في أنظار العلماء والباحثين على حد عبارة والامتهان والنص على أنه مصدر ساقط في أنظار العلماء والباحثين على حد عبارة الدكتور سنيتي كما رجرجي في محله تفافة الهند (يناير ١٩٦٧).

ومعنى هذا أن لكتاب ألف لياة أصلا كان سابقاً للاسلام وأن مصدره أساطير هندية وفارسية ، وقد ظل العرب يتناقلونه بعد ترجمته كوسيلة من وسائل البرف ويضيفوا إليه حكايات جديدة ،كما أضيفت إليه في العهود المختلفة وآخرها عهد دولة الماليك ومسامرات أهل بغداد والقاهرة .

ومر هنا نرى خطر الاستعانة به كمصدر لدراسة حياة المجتمع الإسلامي بل على حد اتجاء بعض المستغرةين ودعاة التغريب من اعتباره مصدراً وحيداً في رسم صورة رائفة .

ومما يذكر أن أول من أبدى همها مأأزاء ألف ليلة وليلة هو جاسوس انجليزى مغامر (ريتشاود بيرتون) عام ١٨٨٣ وهو واحد من أولئك الذين كانوا يتخفون في زياراتهم للبلاد العربية وبلبسون العباءة العربية أمثال لورنس وفيليبي وكان يطلق على نفسه في دمشق الحاج عبدالله والمعروف أنه تصرف في النقل على النحو الذي يحدم أهدافه .

ومن الحق أن يقال أنه مهما تكن صورة الحياة التي ترسمها ألف ليلة فهي ليست الصورة التي يرسمها لمجتمع الإسلاى والمرأة التي تصورها ألف ليلة ليست قطعاً صورة المرأة العربية أو المسلمة ، فقد غير الإسلام نظرة المرأة إلى الحياة كما غير واقعها تماماً فلم تكن في مفهومه ولا في مجتمعه الاصيل أداه جنس أو مصدر غايات حسية ، كما كانت في مفهرم المجتمع الواني أو الجاهل ، وحيق بعد أن اضطربت الحياة في المجتمع الإسلامي ففد ظل هناك فارق واصح وحاجز كبير بين ماكانوا يسمونها (الغانية) وبين ذات الصون والعفاف .

وقد حوى ألف ليلة صورة مشوهة عن المجتمع العربى الاسلاى يزد في زيم النقصصة بمثل أما مختلفة وعصوراً متباينة وأن الجانب الاكرمنه كا موجوداً قبل الاسلام: وقد أضاف المترجون الغربيون ـ بالقصد العمد ـ القائم على التعصب والخصومة، أضافوا إلى بشاعة الصورة التي يحملها الكتاب إضافات زادته فساداً، فقد أشار (غالان) المستشرق الفرنسي الذي ترجم ألف ليلة لاول مرة عام ١٧٠٤ م بأنه و فرنج ، الكتاب ليلائم ذوق قارئه وأنه ركز على صور الرفاهية والترف وأنه عمد إلى وسم ما سماه: صورة الشرق الحيواني.

وكان أن استقى من هذه الترجمة باحث آخر هوالمستشرق (لين)أرضية كتابه (وكذلك ألف كثيرون) عن المجتمع الاسلامى اعتباداً على هذه الصورة وقال ريتشرد بيرتون (الانحليزى) فى مقدمة ترجمته لالف ليلة انه إنما أراد منها أن يتعرف مواطنوه بما فيه الكفائة على طباع المسلين وعاداتهم وأخلاقهم ليكون لدمهم الحنكة الضرورة لحمكم المسلين الواقعين ضمن امبراطوريتهم .

وقد أخطأ هذا المستشرق فى تقديم هذه الصورة المستصرين لانها لاتمثل المسلمين والعرب من قريب أو بعيد ، ولقد أخطأ المستعمرون فى الاعتماد عليها كأساس لمعرفة أخلاق المجتمع الاسلامى المختلف عن ذلك اختلافاً كبيراً .

# شمائل المصريين المحدثين

من أسوأ الكتب للتي وضعت الطمن من قدر المصريين والعرب والمسلمين المستشرق (ادوارد وليم لين) وقصد فيه إلى التقياط كل ما يتعلق بالعادات والخزافات والاساطير وعاولة تلفيقها في صورة زائفة يراد بها تقديم صورة للجنميع المصري ، وهي صورة ليس فيها شيء من الحق أو الانصاف وليس فيها أى قدر للصدق أوالتحقيق العلمي . وكان إدوار لين قد قدم إلى مصر عام ١٩٢٥ لدراسة آثار المصريين القدماء ، واتخذ له منزلا في بعض الاحياء الشعبية وادعى الاسلام وأطلق على نفسه اسم منصور أفندى ولبس ملابس الاتراك ، وبذلك أحاط نه 4 بجو من الثقة مكنه من خداعالوطنيين وتحقيق هدفه في تجميع خيوط وهمية نسبها إلى الإسلام فقد أخذ يتصل بالطرق الصوفية وموالد الأولياء ويجمع ما يردده العامة من أحاديث الحوارق والحرافات والبدع ، ثم صنع من هذا كله دراسة في جزئين كبيرين كانت كسباً ضحماً لدوائر الاستشراق في أوربًا إذ بلغ الاهتمام بها قدراً كبيراً وتناقلتها اللغات المختلفة واعتبرت لدى المبشرين والمستشرقين مرجعاً يعتمدون عليه وقد عنيت دائره المعارف الإسلامية إلى أنشأها متعصبو الاستشراق يهذا الكذاب واعتبرته مرجعاً، تنتل منه هذه الخراقات على أنها حقائق . وقد جرى هذا المجرى من بعد (أحمد أمين) حين لي نداء هؤلاءالعتاة في إنشاءقاموس للماداتوالتقاليد الشعبية ونقل كثيراً بماكتبه ( لين ) وجرى مجراه فكان ذلك من الأمور الحطيرة البعيدة عن التحقيق العلمي .

## الأغاني

(الأغانى)كتاب أدبى فى بضعة وعشرين جزءاً وضعه أبو الفرح الاصفهانى اليساهر به الامراء والفارغين من المترفين فى أسمار الليل، ولم يقصد به إلى العلم أو التازيخ وكان الاصفهانى فى نفسه إنساناً رافضاً لمجتمع المسلمين والعرب وله ولاء بالمولد وبالفكر جميعا إلى خصوم المسلمين والباطنية والرافضة وغيرهم، ولم يكن عمله هذا إلا نوعا من الحرب العنيفة التى شنتها الشعوبية على الإسلام والمسلمين والعرب رغبة فى هدم فكره كوسيلة إلى هدم مجتمعهم .

واتمد حرص التغريب وأصحاب نظرية النقد الآدبي الغربي الوافدة على إلناء الآصواء الساطعة على هذا الكتاب وإحيائه واعتباره مرجماً في الدراسات الآدبية ومصدراً لتصوير المجتمع الاسلامي وكان الدكتور طه حسين جزاه الله أبرز من دعوا إلى ذلك وألحوا عليه فقد عمد إلى الاغاني نفسها فاستصدر إعتماداً على قصصها أحكاما زائفة على مجتمع المسلين وتاريخهم أراد بهما المساهمة في علية التغريب الضخمة التي كانت تجرى في الثلاثينات من هذا القرون.

غير أن أقل مراجعة لسيره الاصفهانى تكشف عن أنه كان من الشعوبيين وقد عرف بالتحايل والاغراق ، وأثبت كثير من الباحثين والمؤرخين أنه لم يكن مؤرخاً.

وأكدواأن كمة اله لا يصلح لأن يكون مادة تاريخ، وإنما هو جماع لقصص وجدها في الكتب والاسواق وأراد بها أن يسجل للا غانى والمغنين وهو جانب واحد من حياة المجتمع الاسلاى الحافل بالجوانب السياسية والاجتماعية والفقية والصوفية ، وقد شهد عليه الكثير من معاصريه ومؤرخيه بالا نحراف و دمغه المؤرخ البوستى بشهادة تحطمه فى نظر العلماء كمصدر موثوق به إذ قال ، أن أبا الفرج أكذب الناس لانه كان يدخل سوق الوارقين وهي عادة الدكاكين وهي عادة بالكتب فيشترى منها شيئاً كثيراً من الصحف و يحملها إلى بيته ثم تكون مواياته كلما منها ، وذكر عنه صاحب معجم الادباء (ج ٥ ص ١٥٣) قوله:

(كان شأنه في معاقرة الحروحب الفلمان ووصف النساء شأم الشعراء والا دباء الذين كانوا في عصره أو قبله ، حيث يقدم دهاقين الخارين وجلهم من النصارى واليهود والصائبين والمجوس ، وقد عرف بمعاقرته للخمر ولم تكن له عناية بتنظيف جسمه وثيابه ) .

وقال عنه الصابى فى كتابه الذى ألفه فى أخبار الوزير المهلى ( وكان أبو الفرج الاصفهانى وسخا قذراً لم يغسل له ثوباً منذ فصله إلىأن قطعه وكان الناس يُحذرون لسانه ويتقون هجاءه ، ويصدون عن مجالسته ومعا شرته على كل صعب من أمره لا نه كان وسخاً فى نفسه وثوبه ونعله ) .

وحكى القاضي أبر على المحسني التنوخي في كتابه نشوار المحاضرة :

. إن أبا الفرج كان اكولانهما وكان إذا أكل الطمام وثقل على ممدته تناول خسة دراهم فلفلامدة وقاً ولا يؤذيه ولا تدمع له عيناه و بعد ساعة أوساعتين يقصد . .

ولست أدرى كيف يصلح مثل هذا الكاتب مرجعاً فى نظر الباحثين، أو يمكن أن يؤتمن على رأى أو قول ، ولقد عودتنا مناهج الفكر العربى الاسلامى أن تنظر إلى السكاتب قبل أن ننظر إلى كتابه فان وجدناه أميناً كريماً موضع تقدير الناس بالصدق والحق قبلنا منه وإلا رفضنا ما يقدمه ولو كان صادقاً فى بعضه ـ وقد أشار الدكتور زكى مبارك فى كتابه (النثر الفنى فى القرن الرابع الهجرى) إلى مكانة الاصفهانى وكتابه الاغانى فى بحث مطول نجتزى ممنه قوله: (وشهره الاصفهانى وكتابه مستفيضه وإنما أريد هنا أن أنص على ناحيتين فى الاصفهانى وكتابه لم أجد من تنبه لهما من الباحثين . ولهاتين الناحيتين أهمية الاحتياط حين يرجعون إلى كتاب الاغانى يلتمسون الشواهد فى الادب والتاريخ (الناحية الاولى) خاصة بالاصهانى ، تلك الناحية هى خلقه الشخصى فقد كان الاصبهانى مسرفاً أشنع الاسراف فى اللذات والشهوات ، وقد كان لهذا الجانب فى تكوينه الخلق أثر ظاهر فى كتابه، فان كتاب الاغانى أحفل كتاب بأخبار الخلاعة والمجون ، وهو حين يعرض المكتاب و"شمراء يهتم بسرد

الجوانب الضعيفة في أخلاقهم الشخصية ويهمل الجوانب الجدية إهمالا ظاهرا، يدل على أنه كان قليل العناية بتدوين أخبار الجد والرزانة والتجمل والاعتدال وهذه الناحية من الاصبهاني أفسدت كثيراً من أراء المؤلفين الذين اعتمدوا عليه ونظرة فيما كتبه جرجي زيدان في كتابه تاريخ آداب اللغة العربية وما كتبه الدكتور طه حسين في حديث الاثربعاء تكني للاقتناع بأن الاعتماد على كتاب الاثغاني جر هذين الباحثين إلى الحط من أخلاق الجماهير في عصر الدولة العباسية وحلها على الحكم بأن ذلك العصر كان عصر فسق وشك وبجون.

ولا شك أن اكثار الاصبهانى من تتبع سقطات الشعراء وتلبس هفوات الكتاب جعل فى كتابه جوامشيماً بأوزار الاثمروالغواية وأذاع فى الناس فسكرة خاطئة هى اقتران العبترية بالنزق والطيش.

(أما الناحية الثانية) فهى خاصة بكتاب الآغانى: تلك الناحية هى نظم ذلك السكتاب فنى مقدمته عبارات صريحة فى الدلالة على أن مؤلفة قصر اهتهامه أو كاد على أمتاع النفوس والقلوب والآذواق ، فهو كتاب أدب لا كهاب تاريخ ، وأريد بذلك أن المؤلف أراد أن يقدم لاهل عصره أكبر بحوجة تغذى بها الاندية وبجامع السمر ومواطن اللهو وأنه ليحدثنا فى المقدمة بأنه أتى فى كل فصل من كتابه بفقر إذا تأملها قارتها لم يزل متنقلا بها من فائدة إلى مثلها ، ومتصرفاً فيها بين جد وهزل ، وأخبرنا بعد ذلك بأنه اهتم بالغناء الذى عرف له قصة تستفاد وحديثاً يستحسن وعلل ذلك بقوله ، إذ ليس لكل الآغانى خبر نعرفه » .

وقال زكى مبارك : والخطركل الخطر أن يطمئن الياحثون إلى أن لروايات الآغانى قيمة تاريخية وأن يبنوا على أساسها ما يشيرون من حقائق التاريخ ولا سيا وصاحب الآغانى يصارحنا بأن , في طباع البشر الانتقال من شيء إلى شيء والاستراحة من معهود الى مستجد ، .

ومكذا تبدو صورة كتاب الآغاني على حقيقتها أمام الباحثين ،

## البيان والتبيين

واجه كتاب البيان والتبين للماحظ حملة عاصفة من النقد والتجريخ من كاتبين شهيرين هما سلامة موسى وطهحسين بينها خطى بعض كتب الحاخط بتقدير هذين الكاتبين. وهذا موضع الغرابة التي تكشف عنها عناصر هذا الكتاب.

و فنقطة الانطلاق في هذا الكتاب هو مراجهة دعاة الشعوبية وتوضيح ما للعرب من مزايا في لغتهم وبيانهم وبديهيتهم وسرعة خاطرهم وذلك أن المفاضلة بين العرب وسواهم في هذا الباب كانت من المسائل التي عنى بها الشعوبيون وخصومهم وخاصة في بجال الخطابة ، فقد دافع الجاحظ عن العرب وبيانهم وتسكلم عن الحطابة عندهم والكتابة وعن شعرهم ولهجاتهم ونوادرهم ومناظرانهم ورويتهم وبديهتهم وذكر عدداً من شعرا شهم وخطبائهم وكتابهم وأشار بماجيل عليه العرب من بلاغة وقوة عارضة في بواديهم وخواطرهم ويتمثل هذا الجزء الذي أزعج دعاة التغريب (وهو المجزء الثالث) الذي أطلق عليه: الشعوبية ومن يتحلى باسم السوية وقد وصفهم بذلك لأن ظاهر دعوتهم كانت المطالبة بالنسوية بين العنصر العربي والعناصر الآخرى بعد أن بين آراء الشعوبية ومزاعهم ورد عليا فبين أولا أن اليونانيين إعاكانوا أصحاب فلسفة ومنطق لا أصحاب خطابه أن الهنود كانوا أصحاب حكمة وأدب وأنه لم يشتهر بالخطابة حقا إلا العرب والفرس شم فرق بين خطابة الفرس وخطابة العرب .

وقال أنكل كلام للفرس وكل مهنى للعجم إنما هو عن حول فكره وعن اجتهاد وعملوه ، وكل شيء للعرب إنما هو بديبية وارتجال وكمأنه الهام وليست هناك معاناة ، .

# المضنون بهعلى غير أهله

نسب إلى الامام الغزالى كتاب يطلق عليه اسم و المضنون به على غير أهله ، وقد كذبت المصادر المختلفة هذه النسبة وفى مقدمتها ما ذكره السيد المرتضى الزبيدى فى شرح الاحياء قال : اعلم أنه عزى إلى الشيخ كتب منها (المضنون به على غير أهله) ، قال ابن السبكى : ذكر ابن الصلاح أنه منسوب إليه ، وقال معاذ الله أن يكون له . وبين سبب كونه مختلقا عليه والامركا قال وقد اشتمل الكتاب المكذوب على الغزالى على التصريح يقدم العلم وننى علم القديم بالجزئيات وفى (المسامرة) لمحى الدين عربى : أن هذا الكتاب من تأليف على بن خليل السبيتى وكذا صرح صاحب تحفة الارشاد بأنه موضوع عليه .

## الامامة والساسة

تردد أن كتاب الامامة والسياسة هو من تألف ابن قتيبة وهو من الاخطاء الشائعة ، التي نقلها الوارقون حين طبعوا مثل هذا الكتابويؤكد خطأهم عدد من الثقاة المحقين ويقول السيد محب الدين الخطيب رحمه الله :

«كتاب الامامة والسياسة: لقيط مجهول النسب، وابن قتيبة برى، منه ولم يذكر له مترجموه كتاباً بهذا الاسم. وأسلوب القول فيه يخالف أسلوب ابن قتيبة فى كتاب (الممارف)وفى سائر كتبه، والكتاب يشمر بأن مؤلفه كان بدمشق وابن قتيبة لم يخرج من بغداد إلا إلى الدينور، والمؤلف يروى عن أبى ليلى، وأبو ليلى كان قاضياً بالكوفة قبل مولد ابن قتيبة بنحو مائة وعشرين سنة ويذكر فتح موسى بن نصير لمراكش وهذه المدينة شيدها يوسف بن تاشفين بعد ابن قتيبة بمائة سنة . ف كتاب الإمامة والسياسة لا يحوز لمؤلف أن يجعله من مصادره ، .

#### المنجد

قاموس المنجد: يشتمل على قاموسين: قاموس للإلفاظ اللغوية، وهمذا ليس موضع المناقشة الآن، وقاموس أطلق عليه (ممجم الآداب) إعداد فردنيان توتل وهو القاموس الحافل بالاخطاء والشبهات، والذي عرض له عديد من الباحثين، وكشفوا عن أخطائه وفي مقدمتهم العلامة عبد الله كنون الذي نشر في بجلة دعوة الحق المفرية أكثر من عشر فصول عنه تضم أكثر من اربعائة خطأ شائع: تاريخي وعلى، وقد قرأت أولى تخطئة المنجد في بجلة العربي المنجد المنتجد عام ١٩٢٦ و ١٩٧٧ وقد أحصى عن الستار فراج في بجلة العربي للمنجد مائة خطأ تاريخي ولغوى وجغرافي من الاخطاء الصارخة (مما يحب أن يحذف أو يصحح أو يصاغ بطريقة تبرئة من الشك والابهام).

وأشار إلى أن المؤلف قد اعتمد على دائرة الممارف الاسلامية التي وضعها كبار المستشرقين ، وعلى كتاب التمدن الاسلامي لجرجي زيدان وعلى كتاب بروكلهان وكلها منقوضة .

وأسوأ مافى القاموس مادة . محمد ، وهى فى عباراتها تنضع بالتمصب والحقد وفساد المنهج والبعد عن العلمية والانصاف .

يقول: « محمد بنى المسلمين من بنى هاشم تزوج من خديجة ورزق منها فاطمة دعا الاعراب إلى الاسلام وانتصر على الملكيين فى بدر ولكنهم غلبوه فى أحد فاربهم فى حنين ودخل مكة ظافراً » .

ولاشك أن قاموس المنجد من أخطر القواميس التي في كل الآيدى والمحملة بالاخطاء وخاصة فيها تحاول أن تدخله إلى الآلفاظ العربية من مصطلحات كنسية وطائفية ولا هوتية وهي ألفاظ ليست عربية أصلا فضلا عن أنه يفسرها تفسيراً لا يتنق مع مفاهم الاسلام .

## دأئرة المعارف الإشلامية

وضعت دائرة المعارف باللغات الأوربية فى دوائر الاستمار والاستشراق والتبشير بهدف أساسى هو أن تكون مادة فى أيدى الحبراء والمبعوثين الذين ترسلهم دوائر وزارات الاستمار إلى عالم الاسلام والعروبة ،ولذلك فهسى تنضح بالحقد والتعصب والشكوك والاضطراب وقد كتبها جها بذة التبشير والاستشراق وحلوها كل خصوماتهم وأحقادهم.

وقد لفت الباحثون المنصفون النظر إلى أخطاء دائرة المعارف عندما ترجمها نفر من الكتاب في الثلاثينات فقد تصدى لهم أكثر من باحث منصف يعارض خطتهم ويطالبهم بتصحيح تلك الاخطاء في صلب البحث ولكنهم اكتفوا بَالْتُعْلَيْقِ عَلَى هَذَهُ الشَّبِهَاتُ فِي الْهُوامِشْ فَفُوتُواْ كَشِّيرًا مِنَ الْحَقَّاقُ عَلَى القارىء المجل الذي لا يعني بالرجوع الى الهامش . وقد أشار العلامة فريد وجدي المي ظَّاهِرة خطيرة في هذه الموسوعة وهي ( سيطرة البدع الدخيلة في الدين الاسلامي على مواد الموسوعة باستفاضةمثيرة ، حتى ليظن الباحث أنهامن أصول الاسلام) وقد أمن مؤلفوا الدائرة في تسجيلها وشرحها كأنهما جقائق مقررة، وبينها تسيطر هذه البدع على أنها من المعارف الاسلامية فان الاسلام يبرأ منهاوماجاء الالحجاريتها . وأشار العلامة وجدى الى . القصد المتعمد في الجمع بين أساطير البدع وحقائق الشريعة ، وقال أن أكبر كــتاب الدائرة قسس مبشرون يهمهم أن يتحيفوا الاسلام لا أن ينصفوه وقليل منهم من يتصف بالشجاعة العلمية فيتغلب على عناصر التعصب وليس كــتاب الدائرة وحدهم مر... النمط بل جل المشتغلين بالدراسات الاسلامية في الغرب لا يتحاوزون صناعة التبشير ومنهم و توماس باترك هيوز ، صاحب قاموس الاسلام وهو مرجع متبادل لا تسكاد تخلو منه مكتبة أيربية ، وقد قضى القس المؤلف فى وظيفتة التبشيرية ببلاد الهند بين المسلمين والبرهميين واليوزيين أكـثر من عشرين سنة ، وجمع ونشر معجمه هداية للموظفين الانجلن الذين بتولون الحسكم ببلاد الهند فيأواخر القرن الماضي ومساعدة للمبشرين بالمسيحية بمن يحاولون علماء الاسلام وللباحثين في الأديان المقارنة . ومن المصادر التي إعتمدتها دائرة الممارف (كتاب شمائل المصريين) الذي كنبه المستشرق إدورد وليم لين عام ١٨٣٥ عن المصريين وقد أصبح هذا الكتاب أحد المراجع الهامة لمؤلئي دائرة الممارف ينقلون عنه الخرافات وكأنها حقائق. وقال أحمد أمين: إن نظرة المستشرقين في دائرة الممارف هي نظرة خاصة يختلف عن النظرة التي ينظرها المسلمون وبعضهم كان متعصباً يمزج تمصبه ببحث كا فعل الاب لا منس في بعض ماكنب.

وقال العلامة تتى الدين الحلالي: أن في دائرة المصارف الاسلامية أخطاء ودسائس ناشئة عن التعصب الأوربي، وفي بروكلمان مثل ذلك وأقبح، وقد وجه دكتور محمد يوسف زايد النقد إلى دائرة معارف البستاني فقال. إن الدائرة بشكلها الحاضر لم تحقق ماهدف إليه ناشر وهاو ما ينتظره منها القارىء العادى الذي لا يستطيع أن يطمئن إلى دقة معلوماتها كما أنه لا يجدفي كثير من موادها الترابط بين الاجزاء الذي يسبغ على المادة وحدتها كما أنه أيضاً لا يحد المراجع الضرورية لبحثة فضلاعن المتخصص الذي لا تروى مواد الدائرة غلته بطبيعة الحال.

# يقظة العرب

يقظة العرب لجورج أنطونيوس من الكتب الحطيرة التي يجب الحذر الشديد في الاعتباد هليها في كتابة تاريخ العرب والاسلام الحديث ، وقد أشار بعض المستشرقين ودعاة التغريب بالاعتباد عليه فأفسد كثيرا من أبحاث الباحثين، وأن المراجع لوقائع حياة جورج أنطونيوس لا يدهش من أن يكون كتابه خدمة المثيارات الغريبية وتركيزاً على الوقائع المشبوهة فهو من مواليد دير القمر بلبنان ومن خربجي كلية فيكتوربا بالإسكندرية ومن رواد جامعة كمودج ، وكان متلحقاً بدائرة المعارف في حكومة الاستلال البريطاني في فلسطين، شأنه في هذا شأن نجيب غازوري ، الذي يركزون على حكيا به ( يقظة الامة العربية ) .

وقد غالى أنطونيوس فى تصوير الدور الذى لعبته الجمعية العلمية السورية التى أنشأها النفوذ الاستعارى داخل السكلية السورية الانجيلية والذى عده عاملا أساسياً فى نشوء القومية العربية بينهاكان الانصاف يقتضيه أن يعتبر هذه الجمعية السرية هى أول عامل بحرك لدفع اللبنانيين إلى الانتقاض على الدولة العثمانية والمطالبة بحكم خاص تحت نفوذ الدول الاجنبية وخاصة فرنسا ، وأنرفع لواء العرب فى هذا الوقت لم يكن من أجل وحدة العرب بل من أجل الانفصال عن دولة الخلافة .

وأبرز أخطائه الناشئة عن التعصب موقفه من السلطان عبد الحيد واتهامه بها حو منتصبراء ، والتنكر لموقفه من الصبيونية ومن هرتول وهو من أشرف المواقف ومن العشير أن يطلب من مثل جورج أنطونيوس في مقافته وعقائده الدينية والفكرية أن ينصف الدولة العثمانية أو السلطان عبدالحميد ، ولقد كشفت الوثاق الكثيرة التي ظهرت في السنوات الآخيرة من الحقائق ما يحمل الكثير عما ذهب إليه أنطونيوس زائفاً وخاطئاً وأبرز أخطائه أن اعتبر ناصف عما ذهب إليه أنطونيوس زائفاً وخاطئاً وأبرز أخطائه أن اعتبر ناصف اليازجي وبطرس البستاني مبدأ اليقظة العربية فضلا عن إساءته إلى عبد الرحمن الكواكين ، من أجل هذا كله أصبح كتاب يقظة العرب من الكتب التي تقبراً الكواكين ، من أجل هذا كله أصبح كتاب يقظة العرب من الكتب التي تقبراً العذر ولا تؤخذ على أنها من المصادر العلمية .

# الموسوعه العربيهالميسرة

وجهت إلى الموسوعة العربية الميسرة نقدات شتى وجملة ماقيل عنها أنها دائرة معارف أجنبية (هى فالواقع دائره معارف كولومبيا )قد ترجمت إلى اللغة العربية دون تقدير للتاريخ العربى الإسلامي وحقائقه ودون تقدير جاجة الباحث العربى، فهي لا تحمل مطلقا أي وجهة نظر عربية لما تناولته من موضوعات، وهي تتنكر أساساً للسنة الهجرية والتاريخ الهجري في كل ما تورده من مواد وخاصة فيا يتعلق بعصر الني والخلفاء.

فإذا عرضنا للمواد الاسلامية وجدناها ضعيفة جداً وفاترة ومدرسية إلى أبعد حد وليس بها من السعة والعمق ما نجده من للمواد التي لا حاجة للباحث العربي بها هذا بالإضافة إلى غلبة طابع السيطرة الصهيونية على المواد وخاصة فيا يتعلق بفلسطين وتاريخ الاديان .

ومن المقارنة بين مادة مسجد ومادة مسرح تجد أن المسجد قد كنب عنه خمسة عشر أسطراً بينما كتب عن المسرح ١٧٠ سطراً .

وتصويرها لمادة شريعة، ومادة صلاة ومادة صوم هو تصوير بدائى وساذج .

وتضم الموسوعة بعض المواد التي اعتمد فيها على الاسرائيليات والروايات التي تضمها الكتب غير العلمية كادة إسرائيل. وأسوأ ما في الموسوعة إنها تحمل وجهة نظر اليهودية في مختلف المسائل. قهي تحاول أن تفرض على الباحث العربي مفهوما خطيراً بالنسبة لفلسطين لا يتفق مع حقائق التاريخ.

ومن عجب أن باب الاديان والعقائد قد حرر تحت إشراف أبرأهم مدكور وأحد فؤاد الاهواني وغيره . وأن ثلة من الكثاب المسلمين والعرب ذكرت أسمائهم في المقدمة كمحردين لفضول الموسوعة .

# تحرس المرأة

كان لكتاب تحرير المرأة الذي كتبه قاسم أمين ولا يزال دوى كبير وشهرة علملية في مختلف دوائر الفكر والسياسة ، وقد أعتبره الكثيرون نقطة بدأ لنهضة المرأة المصربة الحديثة غيرأنه لفهم مضامين هذاالكتاب بجب معرفةالبواعث والظروف التي أحاطت باصداره ، وهي كتاب الدوق داركون الذي كتبه غن مصر ورد عليه قاسم أمين وصالون الاميرة نازلى هانم فاضل الذى كان يرتاده محمد عبده وسعد زغاول ، تحت رعانة اللورد كرومر وفي ظل مخططات النفوذ الاستمارى وقد روى فارس نمر صاحب جريدة المقطم عام ١٩٢٥ ذكرياته في هذا الصدد فأشار إلى بواعث تأليف كتاب تحرم المرأة وكيف كان قاسم أمين يشير في رده على الـكاتب الفرنسي ذاركور مهاجماً الحركة النسائية التي تتزعمها هذه الاميرة وكيف كلف فارس بمر أن ينتقد ماكتبه قاسم خاصاً بالمرأة ، ثم اقترح الشيخ محد عبده أن يتقدم قاسم إلى صالون نازلي للاعتذار عن الطمن الذي أورده في كتتابه وما رآه في معارضة السفور علىالنحو الذي كانت تدعو إليه الاميرة في مجتمعاتها ، وكان أن اتفق على أن يكتب قاسم كتاباً برضى الأميرة ، وكان إلى جانبه في هذا الرأى محمد الموياحي وسعد زغلول ومحمد عبده ، وقد أشارت مصادر كثيرة إلى أن الفيخ عَبده كثب بعض مواد هذا الكتاب، وقد أرادوا بذلك ترضية الاميرة وكسب ودها حرصاً على حمايتها لهم في ظل النفوذ البريطاني . ومن هنا نرى أن قاسم أمين لم يكن في الحقيقة منطلقاً من هدف صحيح ، هذا فضلا عما أثبتته الوثائق من أنه رجع على أغلب آرائه في أيامه الاخيرة وقال أنه أخطأ وتسرع في الدعوة إلى السفور في مجتمع لم يستكمل بعد عوامل النضوج(١).

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا ( الفكر العربي المماصر في معركة التغريب).

## حديث الأربعاء

كان كتاب (حديث الاربعاء) واحداً من كتب الدكتور طه حسين التي الستهدفت غرضاً معينا في بجال إثارة الشبهات والتشكيك في التاريخ والادب العربين : وكانت فصول حديث الاربعاء تنشر في جريدة السياسة الاسبوعية في يوم الاربعاء من كل أسبوع بينها ينشر الدكتور قصصا فرنسية إباحية مترجمة في يوم الاثنين . وقد أثار هذا بعض المراجعات حتى قال الاستاذ إبراهيم عبد القادر المازني : لفتني من الدكتور في كتابيه (حديث الاربعاء) وهو بما وضع) وقصص تمثيلية (وهي ملخصة) إن له ولعاً بتعقب الزناة والعشاق والغجر والونادقة ، وقد ينكرالقارىء أنه أدخل القصص التمثيلية في هذا الحساب ويقول أنها ليست له وإن كل ما له فيها أنه ساق خلاصة وجيزة لها .

وهذا الاعتراض مدفوع لان الاختيار يدل على عقل المرء ويشى بهواه ، كالابتكار سواء بسواء ، وإنما يختار المرأ ما يوافقه ويرضاه و يحمله عليه اتجاه فكره حتى لا يسمه أن يتخطاه .

وها هو ذا حديث الاربعاء ماذا فيه ، كلام طويل عن العصر العباسى وللعصر العباسى وجوه شتى وفى وسمك أن تكتب عنه من عدة جهات وأن تتناول فلسفته أو عله أو شعره وجده وهزله .

ولكن الدكتور طه يدع كل جانب سوى الهزل والمجون ويروح يزعم أنه عصر بجون ودعارة وإباحة متغلغلة إلى كل فرع من فروع الحياة ، فلماذا ؟ لآية علة يغضى عن الجوانب الآخرى لذلك العهد . بل قل لماذا لا يرى غير الماجنين والحليميين صورة منه ، ولست أفترى عليه فانه القائل فى الصفحة السابعة والعشرين من كتابه :

« ادرس هذا العصر درساً جيداً واقرأ بنوع خاص شعر الشعراء، وما كان يحرى في مجامعهم من حديث تدهشك ظاهرة غريبة ، هي ظاهرة الإباحة

والاسراف في حرية الفكر وكثرة الازدراء لكل قديم سواء أكان هذا القديم دينا أم خلقا أم سياسة أم أدباً .

ولم يكف الدكتور أن يعهد إلى طائفة معينة من شعراء العباسيين وأن يرسم من سيرتهم صورة يزعمها صورة العصر بل هو ينكر أن غير هؤلاء من العلماء أو الشعراء يمثل العصر العباسي، ثم يمضى ويورد سيرة أبونواس ومن إليه مثل الوليد بن يزيد ومعليع بن أياس وحماد عجرد والحسين بن الضحاك، ووالبة ابن الحباب، وإمان، ومروان بن حفصة ويقول في بيان الحكمة من ذلك أنه لايريد أن يكتنى بالقول بأن القرن التاني للهجرة على كثرة من عاش فيه من الفقهاء والزهاد وأصحاب الشك والمشغوفين بالخير إنما كان عصر شك وبحويه وعصر المنتان وإلحاد عن الإخلاق المألوفة والعادات الموروثة والدين أيضاً . وإنما أريد أن أشخص حياة هؤلاء الشاكين المسرفين في المجون تشخيصاً لا يحيل إلى الشبك فيها سبيلا، ثم أريد أن أبين أن هؤلاء الشاكين المسرفين في المجون شائل من الفقهاء وأصحاب الوهد فقد كان الناس جيعاً على اختلاف طبقاتهم وأهواتهم ومنازعهم يحبونهم.

أقول . إذا كان الأمر على هذا النحو فليس عندى شك فى أن هذا العصر الذي عاش فيه هؤلاء الشعراء وهؤلاء الناس الذين كانوا يعجبون بهم ، لم يكن عصر أيمان ويقين فى جملته وانما كان عصر شك واستخفاف وعصر بجون واستهتار باللذات (ص ١٨٤) .

#### يقول المازنى :

وحسبنا هذه المقتطفات، ونكتنى بملاحظة واحدة هى أنه ما من عصر مكن أن يكون له جانب واحدكما يريد أن يصور لنا العصر العباسى ، وأنه لم يخل زمن قديم أو حديث من مثل ما يضيف الدكتور ، ولو أن كاتبا تناول عصرنا الحاضر لالني الكلام ذا سعة على نحو ما فعل الدكتور ، ولكنه لا يكون صادقاً ولا دقيقاً . إذا ذهب يزعم أن حياتنا الحاضرة قائمة على الفسق والفجور

والدعارة والإباحة والزندقة والالحاد ، من أجل أن الشعراء والكتاب ـ وأنا منهم ولا فحر ـ ذكروا الحر وتغزلوا وتشببوا وأن الناس يتفكهون في المجالسهم ويرفهون عن نقوسهم بالتلمي والمجانة أحياناً وأن ذلك يعجب الفارغين ويروقهم ، ا . ه

وقد واجه ما جاء في كناب حديث الاربعاء كتاب كثيرون و دحنوا زيف الرأى الذي وصل إليه الدكتور باتهام العصر كله ، وعا قاله أنطون كرم في بحثه عن الادب العربي في آثار الباحثين قوله (وكان من جرأته (أي الدكتور طه) إن حلت الاستنتاجات العامة محل اللطائف المستدقة والقوانين الشاملة في موضع الخصائص الفردية وخالط عرض الحقائق لون من التحدي الخطابي في الاثبات وقال: احتفظ المؤلف لنفسه أن بجمع بين الانحاط الثلاثة في دراسة هذا الشعر: التاريخي والذاتي والفي ، وأنه يحاول الجمع بين أسلوب (سانت بوف) و (جول لومتر) و (تين) فيجري إفيها جميعاً على عير استيفاء ، يتنحى الملامح ولا يتسلل إلى الدقائق فإذا به يخطىء طريق المؤرخ الحق في جلاء الشك وتحري الحق الاختر ويخطىء طريق المؤرخ الحق في جلاء الشك وتحري على جوانب ،

كما تناول محمد غلاب وزكى مبارك هذا الأتجاه بالنقد وروده .

# الأخلاق عند الغزالي

بدأت الحلة على أعلام الفكر الاسلامي مبكرة من خلال اطروحات أوائل خريجي الجامعة المصرية ، وكان زكي مبارك قد تولى نقد فكر الامام ألعزالي معتمداً على كل ما أورده خصوم الفكر الإسلامي عنه من شبهات وتخرصات فجمع أفي رسالته التي كانت موضعاللنقد والمراجعة بعد مناقشتها علنا ، على أعمدة الصحف والمجلات ، وكان ذلك عام ١٩٧٤ وما ترال الحلة على الإمام الغزالي قائمة ومستعرة حتى هذه الآيام ، لا تتوقف ولا يحاول دعاة التغريب وقف الهجوم على هذا الرجل الذي دحض قوائم الفلسفة اليونانية الإلية وحطمها وكشف عن زيفها وأوقف تيارها في الفكر الاسلامي حتى جاء ابن تيمة فأقام منطق عن زيفها وأوقف تيارها في الفكر الاسلامي حتى جاء ابن تيمة فأقام منطق القرآن بدلا من منطق أرسطو وأكمل عملية تحريز الفكر الاسلامي من محاولة سحقه تحت وائن هذه الفلسفة الوثنية التي سيطرت على كشير من الادياد والمقائد .

وكانت أكبر الاتهامات التي ساقها زكى مبارك للنزالى أنه لم يشر في مؤلفاته صراحة كلها إلى موقف واحد في مواجهة الحملة الصليبية التي كانت قد استقرت في الشام في هذه الفترة ، ولكن المراجع لفكر الفزالى كله ولعمله الضخم (أحياء علوم الدين) يعلم في وضوح أن تحدى الحروب الصليبية هوالذي دفعه إلى إعادة صياغة الفكر الإسلامي من جديد في فهم متكامل وأن استبطانة للحدث الضخم كان مصدر أدوع معطياته وأعماله.

ولقد شاء الدكتور زكى مبارك أن يراجع نفسه من بعد، وكأنت فرصته لدراسة النصوف الاسلاى بعد أكثر من عشرين عاماً من اطروحته عاملاهاما ف أن يكتب مقاله المعروف الحطير في مجلة الرسالة عام ١٩٤٤.

و إليك أعتذر أيها الغزالى ، .

حيث أشار إلى مدى الحطأ الذي وقع فيه وما وصفه بالإندفاع دون التحقق في موقفه مع الإمام الغزالى وأعلن عودته عن وأيه فيه وقد كان ضرويا وقد أعيد طبع كستاب الاخلاق عن الغزالى في السنوات الآخيرة أن يشار إلى هذه الواقعة في المقدمة إقراراً للحق و تأصيلا لمنطلقات وتطورات الكتاب بعد الاعمال الأولى المبكرة في حياتهم الادبية .

and the state of the

# على هامش السيرة

فاجأ الدكتور طه حسين قراءة عام ١٩٣٣ بظهور مجلة الرسالة بنشر فصول جديدة تحت هذا العنوان شكلت من بعد كتاباً ضخماً في أجزاء ثلائة أقمل عليه القراء في شغف بالغ فقد أغراهم أسلوب طه حسين الموسيقي وحلهم حلا على متابعته ، وكانت صبحات الاعجاب تختلط بصبحات الدهشة بعد أن أشيع على متابعته ، وكانت صبحات الاعجاب تختلط بصبحات الدهشة بعد أن أشيع أن الدكتور طه حسين رجل قد هاجم بعض القيم الاسلامية في كتابه الشعر الجاهلي:

وبذلك تحقق الهدف الذي قصد إليه الكاتب ونجح نجاحاً كبيراً في استهادة مكانته لدى العامة ، وفرح لذلك أيضاً الذينخططوا للممل نفسه، من حيث أصبح في مقدور الدكتور طه حسين العودة إلى التأثير في مناهج التعليم والجامعة والثقافة جميعاً على النحو الذي جرى عليه من قبل .

غير أنه بالرغم من العمل البارع الذي استطاع به طه حسين أن يستعيد مكانته في نظر الجاهير بالكتابة عن الرسول، وما حققه ذلك له من ثقة في بحالات العمل الذي قصد إليه أساساً فان كتابة هامش السيرة كان عملا خطيراً وبعيد الآثر في إثارة الشبهات حول سيرة الرسول المكريم فقد عمد طه حسين إلى عشرات من الاساطير الزائفة التي أبعدها المحققون عن سيرة الرسول وعملوا على تنقية هذه السيرة الكريمة منها حتى نظل موثقة صحيحة ، فأعادها مَرة أخرى إلى السيرة على نحو أشد خطراً مما كان، فقد توسع طه حسين في هذه الاساطير وأضاف السيرة على أواعترف نفسه صراحة مهذا العمل حين قال :

و أحب أن يصلم الناس أنى وسمت على نفسى فى القصص ، ومنحتها من الحرية فى رواية الاخبار واختراع الحديث ما لم أجد به بأساً إلا حين تتصل الاحاديث والاخبار يشخص الني أو بنحو من الدين ،

ولقد هاجم الدكتور محد حسين هيكل صاحب حياة محدر صديق طه حسين

على درب الحركة الآدية بصفة عشر عاما هذا الاتحاه فكتب حصولا في ملحق السياسة (١) قال فيه :

و إن أدب الاسطورة هذا خصب ألوان الادبخصب إن الكاتب والقارى، والقارى، يعرفان جميعا أن المادة التي يعالجان هي من نوع الاسطورة لاجناح عليهم إذا هم أطلقوا للخيال فيها العنان فابتدعوا من خيالهم ما يزيد هذه الاساعير. رقة وعذوبة ، لا تحول بينهم وبين الاخذ بقول بعضهم ، أعذب الادب أكذبه ، أي حائل .

ولذلك فانى استمح طه العذر إن خالفته فى اتخاذ النبي وعصره مادة .

وأشار إلى ما اتصل يسيرة النبي ساعة مولده ، وما يروى عما حدت له من إسرائيليات روجت بعد النبي ، ثم قال · لهذا وما إليه يجب في رأيي أن لا يتخذ مادة لادب الاسطورة فإنما يتخذ من التاريخ وأقاصيصه مادة لمذا الادب ما اندر ، أو ما هو في حكم المندر ، ومالا يترك صدقة أو كذبة في حياة النفوس والعقائد أثراً ما .

دوالنبي وسيرته وعصره تتصل بحياة ملايين المسلمين جميعا، بل حي فلذة من هذه الحياة ومن أعز قلداتها عليها وأكبرها أثراً في توجيبها وطه يعلم اكثر عا اعلم أن هذه الاسرائيليات إنما أريد بها إقامة أساطير ميثولوجية إسلامية لافساد المعقول والقلوب من سواد الشعب ولتشكيك المستذيرين ودفع الريبة إلى نفوسهم في شأن الاسلام ونبيه وقد كانت هذه غاية الاساطير التي وضعت في الاديان الاخرى . ومن أجل ذلك ارتفعت صيحة المصلحين الدينيين في مختلف المصور لتعلير المقائد من هذه الاوهام .

و مكذا الكشفت حقيقة خطيرة من وراء هامش السيرة أشد خطراً من الحقائق التي تكشفت من وراء ( حديث الاربعاء ) و ( الشعر الجاهلي ) م

<sup>(</sup>١) ملحق السياسة الاسبوعية ( ديسمبر ١٩٣٣ ).

# في الأدب الجاهلي

أثار صدور كتاب الشعر الجاهلي عام ١٩٢٦ ضجة كبرى التصلت بالمشاءر الله بنية من ناحية و بالصراع الحزبي من ناحية وكانت نقطة الخطر أن ما جاء فيه من آراء فير محققة بما ألتي عط طلبه كلية الآداب ولقد قامت معركة أدبية كبرى حول الشعر الجاهلي واتهم الدكتور طه بالزيغ والاعاد ولما معودر الكتاب سارع الدكتور بإصدار كتاب بدبل عنه تحت اسم (في الادب الجاهلي) حذف منه بعض الفصول التي أثارت الدورة عليه وأضاف فصولا جديدة غير أن كتابه الجديد لم يكن أقل خطراً من سابقة فها حاول أن يعرض له من شبهات وماترال هذه الشبهات قائمة بقيام الكتاب وإعادة طبعه ونشره.

وقد أجمت لبعنة من الغمراوى والعوامرى و مجدبن عبدالمطلب بأن الكتاب أمناع على العرب والمسلمين(١) الوحدة القومية والعاطفة الدينية(٢) والإيمان يتواتر القرآن وقراءاته وأنه وحى من عند الله (٣) كرامة السلف من أثمة الدين والمعنة (٤) كرامة الشقة بسيرة النبي فى كل ما كتب (٥) إعتقاد صدق القرآن ونهيه هن المكذب(٢) أضاع الوحدة الإسلامية(٧) حرمه الصحابة والتابعين(٨) أضاع تنزيه النبي وأسرته عن أصاع تنزيه النبي وأسرته عن معافى التهكم والازدراء (١٠) أضاع صدق القرآن والنبي فيها أخبر به عن ملة إبراهيم (١٥) أضاع براءة القرآن عارماه به المستشرقون من أعدائه (١٠) أضاع للاهب العلم مع الله ورسوله .

وقال الدكتور عبد الحميد سعيد ان تغيير العنوان ( من الشعر العالملي للدكتور للهاهلي الدكتور الد

وقد صدرت كتب كثيرة في الرد على طه حسين وكتابه أهمها ماكتبه قريف وجدي ( نقد كتاب الشمر الجاهلي ) . ولطني جمعة (الشهاب الراصد على الشعر الجاهلي)، ومصطنى صادق الرافعي (تحت راية القرآن).

غير أن الدكتور محمد أحمد الغمراوى أخرج كتابة فى الرد على كتاب (فى الآدب الجاهلي) فقال أن صاحب الكتاب لم ينتفع بنقد النافدين على تعدد نقدم وصوابه، وقال أن عملية تنقية المكتاب بالحدف لم تقو على تخليصه من كل ما يجافى الدين وأن خلصته ما يجافى الدين وأن خلصته ما يطهر من كل ما يؤاخذ عليه القانون ، خلصته من الواضح الصريح الذي يمكن أن يمتد القلم إليه بالحدف ، أما المثبت فى تناياه من التهكم الحنى فذلك ما لا يمكن أن يتناول بالحذف ألا أن يحذف أكثر الكتاب .

فالسكتاب وأن خلص من مثل (للتوراة أن تحدثنا أن ابراهيم وإسماعيل والقرآن أن يحدثنا ومن قوله: ولامر ما شعروا بالحاجة إلى إثبات أن القرآن كاب عربي مطابق في ألفاظه للغة العرب) فإنه لم تخلص من مثل قوله: (وفي القرآن سوره تسمى سورة الجن انبأت أن الجن استمعوا للنبي، ومن مثل قوله ولا مرمااقتنع الناس بأن النبي يجبأن يكون من صفوة بني هاشم، كشرطهذه القطعة التي وصفتها النيابة بسوء الادب في حق النبي، وكان ينبغي أن تحدث ،

وأبرز مانى كتاب الادب الجاهلي في رأينا ليس هو مناقشة همذا الشعر والبرخ مانى كتاب الادب الجاهلي في رأينا ليس هو مناقشة همذا المجريئة والبحث عن حقيقة أمزه ولمكن اتخاذه وستاراً مهلإذاعة هذه اراء الجريئة المخطيرة في الاسلام ورسوله وكتابه ومحاولة طرح هذا المنهج الحطيرمن مناهج البحث الذي يقول:

بفصل الآدب عن الفكر الاسلاى ، ونسيان القومية والدين كشرط من شروط البحث العلمى ، وقد رد الكشيرون (كما رده فريد وجدى وغيره على هذه النقطة وكانفوا عن زيفها) ويقول الدكتور الغمراوى في هذا الصدد :

إنه ذهب إلى أن فسيان القومية والدين شرط أساسى من شروط البحث العلمى فإن كان أراد بذلك أن على الباحث ألا يخفى بعض الحق أو يتراخى في استيفاء الدليلى العلمى عاباة لقوميته أو إرضاء لماطفته فقد أصاب ، أما إذا كان أراد أن الإنسان لا يستطيع أن يكون ذا عاطفة قومية أو دينية من غير أن يحانى أر يداجى في العلم فقد أخطأ ولم يصب، إن الإنسان يستطيع أن يراعى الدقة العلمية التامة في البحث وهو متذكر دينه كل التذكر ومعتقد صحبح كل الاعتقاد، غير بجوز على قرآنه خطأ أو على توراته . بل أن التدين الصحبيح يزيد الباحث المخلص أن أمكن حرصاً على الحق واستمساكا به إذا وصل إليه أن الباحث المخلف أن أب أن الباحث المحبيح عن عبين في الحق مرة لدينه ومرة لعلمه ، ويبغض الباطل مرتين المحت كاباه لدينه إذا ليس الحق يخاف على دينه ولكنه الباطل وهو يعلم أن دينه عاباه لدينه إذا ليس الحق يخاف على دينه ولكنه الباطل وهو يعلم أن دينه حق . يعلم ذلك علم مستيقن ويعلم أن العلم قائم على قاعدة استحالة التنافي بين أجزاء الحق ، فهو لا يخشى أبداً أن يكنف البحث الصحيح عن حقيقة تنافى دينه ولذلك يمضى في أبحائه آمناً مطمئناً متبعاً أقوم الطرق في البحث والتفكير .

فالتدين الصحيح والعلم الصحيح ممكن اجتماعهما إذن وكشيراً ما اجتمعاً ، كما أن العاطفة العلمية القومية والعاطفة الدينية القوية لا يتعارضان بل يتضافران في خدمة العلم ، .



# الباب التاسع، تراجم الاعلام



#### لورنس

من الشخصيات التي أو زها الاستعمار وأحاطها بهالة صخمة من البطولة : شخصية الصابط لورنس الذي وصف بأنه ( ملك العرب غير المتوج ) والمغامر الذي كشفت المؤلفات والإبحاث عن هويته الاستعمارية وولائه المزدوج لبريطانيا والصبيونية العالمية ، وكيف خدع العرب وعايشهم في خيامهم ( أبان الحرب العالمية الأولى ) على هدف واضح هو إسقاط الدولة العثمانية والايقاع بين العرب والترك ودفع العرب إلى الاقتتال من أجل إستيلاء فرنسا وبربطانيا على أراضي فلسطين وسوريا ولبنان ، وقد كشف عن هذه الحدعة التي قام بها في كثابه ( أعمدة الحكمة السبعة ) وفضح نفسه : حين قال : لو قيض للخلفاء أن يتصروا فان وعود و يطانيا للعرب لن تكون سوى حبر على ورق ، ولو كنت رجلا شريفاً وناصحاً أميناً لصارحتهم بذلك وسرحت جيوشهم وخنبتهم التضعية بأرواجهم في سبيل أناس لا يحفظون لهم إلا ولا ذمة ، وقوله : أما الشرف فقد ققدته يوم أحكدت المرب بأن بريطانيا ستحافظ على وعودهم ، وقوله : لقد جازفت بخديعة العرب لاعتقادي أن مساعدتهم كانت ضرورية لانتصارنا قليل الثمن في الشرق ، ولاعتقادي أن كسبنا للعرب مع الحنث بوعودنا أفضل من عدم الانتصار ،

وقد كشف كثير من الباحثين الآجانب والعرب حقيقة لورنس: ذلك الجاسوس البريطاني الذي جاء (عام ١٩١١) قبل الحرب العالمية الآولى على هيئة عضو في بعثة أثرية تدرس القلاع الصليبية وفي جبيل تلقى دروساً في اللغة للعربية في مدرسة تبشيرية، وقد أدعى لورنس أنه جاء ليكتشف الطريق التي سلكها بنو إسرائيل بعد خروجهم من مصر بيناكان يعمل في الواقع على رسم الخرائط للنطقة لاستعمالها في حالة الحرب، فلما أعلنت الثورة العربية في الحجاز رافق فيصل مدة عامين ونصف في أثناء ذلك سار الجيش العربي من ميناء جدة على البحر الآحر حتى دخل دمشق منتصراً في ٣٠ سبته. ١٩١٨.

ولقد خدع لورنس المرب وعمل على تعطيم قوى الجدش العنماني ونسف

القطارات المحملة بالذخائر فلما انتهت المعركة وأعلن لورد اللنبي في القدس (الآن انتهت الحروب الصليبية) وأعلن غوروا دمشق في قولته :هانحن قد عدنا ياصلاح الدين ، عمد لورنس إلى أعظم سرقة حين سلب قبر صلاح الدين إكليلا من الذهب كان قد قدمه له الامبراطور غليوم يوم زيارته لدمشق .

ولما نجحت خطط الاستمار البريطانى ، اتجه بحبودهلانجاح خطط الصمير نية وأقنع فيصل بالأجماع بويرمان زعيم اليبود .

لقدكان من أكبر أهداف لورنس وبريطانيا إستبدال خليفةالمسلمين فى نظر مسلمى العالم بالشريف من نسل الرسول حاكم الحرمين وحامى الكعبة .

وكان لورنس يؤمن أن الثورة العربية هي تقطيع أوصال الدولة العثمانية وأيقاع الخلاف بين العرب والترك وفتح الطريق أمام الصهيونية إلى فلسطين .

وقد أهدى لورنس كتابه ( أعمدة الحكمة السبعة ) إلى ساره أرنسوهن الجاسوسية اليهودية إلى ألق الاتراك القبض عليها فى الناصرة أثناء الحرب فى فلسطين فانتحرت حتى لا تبوح بسرها .

هذا هو لورنس الذي كانت الصحف تكتب عنه و تصوره على أنه منقدا العرب وملك العرب غير المتوج والذي جعلوه صانع الثورة العربية وقائدها الفعلي :

وقد كشف كتابات البريطانيين أنفسهم عن لورنس أنه لم يكن جاسوساً لبريطانيا والصهيونية فحسب، ولكنه كان إلى ذلك إنساناً منحرفاً ، من الوجهة النفسية والاجتهاعية والخلقية وأن تاريخ حياته يحمل صورة من الشذوذ الحمي غاية في الغرابة والعنف.

#### فيليب حتى

كان (فبليب) حتى فى كل كتاباته عثلا للطابع اللبنانى الخالص القائم على منطلق الفينيقية المنفصل عن العروبة وألامة العربية وقد أقام دراساته كلها على هذا النحو وأكد إقليمية لبنان وانفصاليته ورسم له تاريخاً قديماً مستقلا عن الآمة العربية مرتبطاً بأوربا والغرب وكانت مؤلفاته عاملا هاما فى تأكيد دعوى الكيان الخاص والانفصال بين لبنان والعروبة وقد أضفى هذا الاتجام وهذه العقيدة على مختلف آرائه التى ساقها فى كتابه (العرب) وغيره طابعاً خاصاً ، بعيداً عن المنطلق العلمي والتفسير التاريخي المنصف الصريح الذي يرد الامور إلى مصادرها فهو يتنكر تنكراً مطلقاً لاثر الاسلام في الامة العربية ويضيف كل تاريخ عنها تحت عنوان العرب فى تجاهل واضح ، وانحراف عن المنهج العلمي القائم عنها تحت عنوان العرب فى تجاهل واضح ، وانحراف عن المنهج العلمي القائم عنها تحت عنوان العرب فى تجاهل واضح ، وانحراف عن المنهج العلمي القائم عنها المسلمين من أثراك وفرس وهنود وبربر وغيرهم . وبذلك فهو يمثل باللغة العربية (وأن لم يكتب هو مؤلفاته أيضاً باللغة العربية ) بل كتبها بالانجادية ثم ترجت وأحيطت بقدر كبير من التركير والاهتهام وغبة في ترويج إرادته ونظرياته التغريبية الإقليمية البعيدة البعيدة المنصاف.

وقد راجع هذه الآراء الخاطئة كثير من الباحثين المنصفين وكشفوا عن وَجَةُ الريف و الخطأفيها و في مقدمه من شجبوا آرائه الدكتور عبد العزيز الدورى الذى كشف عن خطأ فيليب حتى المتعمد في القول بأن علم التاريخ عند العرب منقول من المفاهيم الاجبية والفارسية القديمة وقد أشار إلى هذا حين قال: تبين لى في تشأه علم التاريخ عند العرب، إن هذا العلم عربي النشأة والاصول وان خطوطه الاساسية تحددت قبل الترجمة من الفارسية وخطأ قوله بأن المثال الذي احتذاه المؤلفون فارسياً عن الاصل على طريقه (خدا ينامه) مردود وقال نعن نعرف أن كتابه التاريخ الإسلامي إنما جرت على أساس السير وعلى أساس

الاسر الحاكمة قبل ترجمة الحداينامه وقال: لقد بدأعلم التاريخ عند العرب من أصول تتصل بدراسة الحديث (المغازى) من جهة وبمتابعة الاهتمام الموروث من الجاهليه بالآيام كاظهر لدى الاخباريين.

وقد أشار كثير من الباحثين إلى مدى تعصب فيليب حتى ، وبعده عن المنهج العلمى وأنه وقع تحت تأثير النظريات التى فرضها النقوذ الاستمارى على لبنان بعد الحرب العالمية الآولى والتى حاولت أن تخلق للبنان شخصية تاريخية منفصلة عن تاريخ العرب والاسلام ، وبدأت إقليميته فى أنه مزق تاريخ العرب على حده ما أسماه تاريخ لبنان ، تاريخ سوريا ، تاريخ فلسطين .

34.UW,

# ساطع الحصرى

estinct t

أُجِرِزُ الْاسْتَاذُ سَاطِعُ الْحُصْرَى شَهْرَةً بِغَيْدَةُ الْمُدَى فِي مِجَالَ دْرَاسَةِ الْقُومِية وألف فيها عدداً من الكتب حتى أصبح مرجماً أساسياً لنظرية القوميات الفائمة على أساس اللغة والتاريسخ . وقد استهدى الحصرى في أبحاثه بالنظرية الألمانية وبمناخ البلقان في حركته القومية التي رفع فيها شمار اللغة: في مواجهة الدولة العثمانية للتحرر منهاوكان أكبر أساتذتهماكس مولرونوردووهما فيلسوفان يهوديان قصدا منوراء نظربة اللغة إلى إحياء القومية اليهودية وقد اعتبر ساطح الحصرى:اللغة أساس القومية وعارض نظرية الارض التىدعا إليها (أنطون سيعادة) وقد جرى الجدل بينه وبين عدد من النظريات الأوربية في القومية دون أن يواجه الواقع العربي أو يفهم الفكر العربي وجذوره المستمدة من الفكر الاسلامي أساساً ، هذه الجذور التي يجعل من العسير فصل اللغة عن الفكر واعتبارها مقوم منفصل ، أو الاعتبادعلى نظرية أن بقاء اللغةأوضياع اللغة ، هو بقاء الآمة وضياعها ، قالك أن الانطلاق من مفهوم الفسكر الاسلامى نفسه يجمل مثل هذه الآراءعلى درجة كبيرةمن السذاجة والبساطة، والواقع أنساطع الحصري كان غربي الفكر أساساً بل وغربي الذوق والنطق أبضاً ، وأن تركيبه الثقافي والاجتماعي يحول بينه وبين تبني نظرية عربية أصلية مستمدة من واقع الأمة العربية وكيانها وذائيتها وقيمها الق لا تنفصل فيها اللغة والتاريخ عن الفكر نفسه وفى ذلك مغالطة أو جهل ، ذلك أنَّ اللغة العربية ليست لغة أمة ولكنها لغة أمة وفكرمعاً وأن تاريخ العرب لا ينفصل تاريخ الاسلام .

ذلك أن ساطع الحصرى نشأ فى بيئة الإتحاديين الآتراك الذين كاتواصنائع الله كر الغربي وتشأوا في أحضان المنظبات الماسونية وحلوا لواء الإيمان بالفصل بين الدين والمجتمع وفهموا الإسلام فهماً غربياً على أنه دين لاهوتى ، وعلى هذا الفهم المخاطىء القاصر قامت نظرية ساطع الحصرى فهي نظرية مضطربة من أساسها ذلك لآن كلة واحدة لو أنها صححت لكان مؤقف ساطع الحمرى من نظريته مختلف كل الاختلاف، هذه الكلمة هيأن الدين الذي أقام عليه نظريته ليسهو

دين العرب والمسلمين ولكنه دين أوربا ، ولذلك فان كل التحديات التي تعالجها نظرية القومية الوافدة لاتوجداً ساساً في الفكر الإسلامي ، هذا فعنلا عن اختلاف مفهوم ( العروبة ) عن مفهوم القومية واختلاف مفهوم الإسلام عن مفهوم الدين جيفة عامة .

ويخطىء ساطع الحصرى في أنه قصر تقصيراً كبيراً في فهم الفكر الاسلامي وأبعاده وارتباط العروبة به ، وعاش في مؤلفاته خادما لنظرية القوميات الآورية الوافدة ، وهي لانلتق على أي وجه مع التحديات التي واجهتها الامة العربية بعد سقوط الدولة العبانية من وجهة نظر الثقافة العربية والفكر الاسلامي الذي يتحرك دائماً في ثلاث دوائر : الوطنية المرتبطة بالارض ، والعروبة المرتبطة بالامة ، ووحدة الفكر الشاملة ، ولقد وقف ساطع الحصري موقف الحصومة والحقد والتمصب مع الاسلام كلما عرض له ، وكافت بجاولاته للفصل بين اللغة العربية والفكر الاسلامي بحاولة ساذجة ثم كشف نفسه وأسقط مكانته كاملة حين اعترف بالقومية اليهودية القائمة على الدين ، بينها عارض عصر كلون فهم القومية العربية ، وإن كانت كلة (دين ) لا تؤدى معني الإسلام حين يكون اليحث حول العروبة .

وقد ثبت أن ساطع الحصري قد خدم بدعوته وفكره مفاهيم الماسونية والنظرية القومية الوافدة التي كان النفوذ الغربي حريصاً على تلقينها للمالم الجمري ليست إلا صورة من مفهوم الاقليمية اللبنانية . والمعروف أن ساطع الجميري كان من أحمدة وزارة المعارف في تركيا منذ أوائل حكم الاتحاديين إلى أن انتهت الجرب الإولى ، وأنه كان من أخطر الموجهين للبرامج التربوية والتعليمية في العراق حيث عد إلى فصلها عن الاسلام فصلا تاما وكان دوره أشبه يدور طوحيين في التعليم المصرى .

وجملة القول أن ساطع الحصري ناهى بمفهوم القومية الأوربة الوافد

وحاول تطبيقه على (العروبة) ذات الجذور العربية الإسلامية دون أن يدرك أعماق الآثر الذي تركه الفكر الاسلامي والقرآن في اللغة العربة وفي الامة العربية ومدى ترابط ذلك إلى أكثر من ثلاثة آلاف سنة بالامة الوسطى الحنيفية السمحاء التي جاء بها ابراهيم فربطت هذا العالم الوسط: (عالم العرب والاسلام) بروابط تاريخه وثقافة عميقة دعتها الاديان الساوية التي نزلت في أرض الرافدين وختمتها رسالة الاسلام العالمية التي نزلت في الجزيرة العربية .

وقد استوحى ساطع الحصرى نظرية (الفصل) وهى نظرية معروفة فىالفكر الغربى ، ولكنها تسقط سقوطاً شديداً عند ما تطبق على الفكر العربى الاسلامى الذي يقوم على التسكامل وتزابط القيم فقد ركز على اللغة كأساس لنظريته وعزلها عن مفهوم الفكر العربى الواسع كما ركز طه حسين على الادب وعزله عن النسكر الاسلامى أو (عن الدين والقومية) على حد تعبيره .

و نظرة طه حسين كنظرة ساطع الحصرى نظرة ضيقة أوربية لا تتفق مع المزاج النفسي والاجتماعي الاسلاى القائم على تسكامل القيم وشمولها . كما دعا لمل إعتبار التاريخ مقوما وبذلك عزله عن اللغة والفكر والثقافة جميعاً .

كما اختلف مع دعاة الارض والوطنية (أنطون سعادة) وهي نظرية أخرى وافدة لا يعترف بها الفكر العربي الاسلاى الذي يؤمن بالحلقات الثلاث المترافطة المتداخلة: (الارض، والامة، والفكز)وقد اعترف ساطع الحصري بإسرائيل قومية تقوم على الدين، ورفض إعتبار الاسلام مقوما بوصفه دينا، ومفهومه للاسلام هو مفهوم غربي خالص للدين الغربي استمده من مفهوم الاتحاديين في تركيا، وقد فهم الاسلام على أنه دين وروح كما فهم الاوربيون الدين وكا وصف المستشرقون والمبشرون الاسلام ولم يفرق بين الدين بعامة والاسلام، ولم ينظر إلى فوارق العصر والبيئة والجذورالثقافية التي تختلف فيها القومية في أوربا عن مفهوم العروبة في عالم الاسلام والعرب،

وعند ما قاوم التجزئة والاقليمية لم يقاومها بأسلوب الاصالة العرفية بل قارمها عن طريق الاسلوب الوافد، وقد هاجم القوميين السوريين لانهم أخذوا نظرية أوربية أخرى هي نظرية اللغة اللغة التي دعا هو اليها وهاجم البعث في سنواته الاخيرة ولكن دون أن يصل إلى إصالة مفهوم العروبة وترابطهامع الفكر الاسلامي، ذلك الترابط الجندي الذي الاسديل للانفكاك عنه.

# المتنى

حرص دعاة نظرية النقد الادبى الغربى الوافدة على وضع أسس وقواعد اللادب العربى تختلف إختلافا جوهرياً مع طبيعته وذا تيته ، وقد استهدفت هذه الدعوة إبراز شخصيات لا تمثل الادب العربى فى أصالته ، فضلا عن إعلائها : لا يمنواس وبشار والصحاك وغيرهم، والعمل فى نفس الوقت على تدمير الشخصيات ذات الاصالة والقوة أمثال المتنبى والغزالى وابن خلدون.

وقد ساير الدكتور طه حسين المستشرة بن في هذا الاتجاه و بماه وفتح له آفاق الصحافة والمحاضرات العامة ، وكان المتنبي أحمد ضحاياه فقد كتب عنه كتاباً حاول إتهامه بأنه لقبط ، فقد مضى يتشكك في نسب المتنبي حتى وقع في هذا الشك الجرىء في محاولة للتقليل من مكانه المتنبي في الأدب العربي وكان قد سبقه في هذا أستاذه ( بلاشير ) الذي حارب المتنبي في كتاب ضخم لابد أنه كان العنوء السكاشف أمام محاولة طه حسين.

وقد جرت كل محاولات ما سنيون وفون كريم وبلاشير ودى ساسي من منطلق الحقد على هذا الشاعر الفحل الذى يمتبره النقاد العرب بحق (ابين الناس منطلقاً عن الشخصية العربية وأشدهم اعتزازاً بها وتقديراً لها وسعياً لانهاضها) على حد تعبير الاستاذ محمود محمد شاكر في كتابه عن المتنبي الذي سبق كتاب الدكتور طه حسين ، وقد كان شاكر هو أرز الذين واجعوا طه حسين في وأيه في المتنبي في مجموعه من المقالات رخص فيها تلك الشبهات التي أثارها الدكتور وكشف الغرض المبيت من ورائها .

وتقديرهم للمنحرفين فى تاريخ الادب العربى عن أولوهم إهنماما كبيرا أمثال الجلاح وشعراء الاغانى، وهو أن لم يكن تعصبا وحملة تغربية فإنما هو جهل بالذوق العربى والخصومة لشاعر فحل دان العربية ألف سنة ولم يصل إلى مكانته واصل (1).

وعلى كل حال فان طه حسين كان ظالماً ومسرفاً في الشك وبعيداً عن الأسلوب العلمي في هذه الثبية التي أثارها والتي ليس لهما سند تاريخي أو منطلق علمي.

<sup>(</sup>١) على أده.

# الحلاج

أولى المستشرقون ومن تابعهم من دعاة التغريب إهتاما كبيراً بشخصية الحلاج ، وحاولوا تصويره من خلال فكرة خاطئة أريد لصقها بالاسلام وهي مصادرة الفكر والقتل باسم حرية الفكر ، وهذا مالم يحدث في تاريخ أوربا الغربية المسيحية ، فلقد كان الاسلام حفياً بحربة السكلمة إلى أبعد حد ، مالم تخرج من نطاق السكلمة إلى نطاق آخر : كالنآمر السياسي أو مخابرة دولة أجنبية :

والحلاج لم تقتله المحكمة مهما كانت خارجة عن مفهوم الاسلام ، ومهما كانت مغرقة فى الشك والوثنية وإنما قتل حين ثبتت عليه مراسلات إلى القرامطة فقد ثبت أنه كان وكيلا لهم ، وكان القرامطة قدأزاحوا النظام الاسلاى وسفكوا الدماء وخربوا البلاد وأنشأوا لهم عاصمة فى هجر حلوا البها الحجر الاسود فظل مها نحو ثلاثين عاما .

ولقد قال أبي يزيد البسطامي وابن عربي مقاله الحلاج دون أن يصيبهم شر، والذي عليه القول الراجح أن الحلاج كان يعمل لحساب القرامطة، وأن دعواه في الحلول والاشراق ووحدة الوجود إنما كانت تعمل على إفساد الاساس الفكرى للدولة الاسلامية وهدم تعاليم الاسلام كقدمة لتحطيم سلطته السياسية وهو نفس المناهج الذي سلسكته الباطنية، فقد وأي خصوم الاسلام أزاء عجزهم عن هدم دولته أن يلجأوا إلى تقويض عقيدة التوحيد التي جمعت شمل العرب و تغرعوا إلى ذلك بنظريات التصوف الهندي المجوسية الفارسية والفلسفة الوثنية اليونانية، وكانت مقدمات ذلك السخرية بالشريمة الاسلامية والقرخص في الحدود وإباحة المحرمات، وقد جرى الحلاج في ذلك شوطاً طويلا فادعي الآلوهية واتهم بمعارضة القرآن وأنه يحي الموتى وأن الجن يخدمونه وأنه يعمل من الحوارق بالمبه المعجزات وأنه كان يدعو الى نرع آخر من الحج غير العلواف بالبيت

الحرام فى مكه . وله مسم أصحابه كتابات بالشفرة لا يفهمها الاهو ومن ارسلها اليه .

وقد وصفته كتب التاريخ بأنه رجل بحوسى الأصل اشتغل بالمخاريق والحيل ادعى العلم بالأسرار إثم تناهى الى ادعاء النبوة ثم الربوبية واستغوى غلمان قصر المقتدر بالله العباسى لينفذ بهم الى تحقيق غايته فأدى ذلك الى قتله ، وذكر أمام الحرمين في كتابه الشامل أنه كان بين الحلاج وبين الجنابي رئيس القرامطة اتفاق سوى على قلب الدولة وأن هذا هو السبب الحقيق لقتل الحلاج .

المراه وزيافي الهيالية

## السلطان عبد الحيد

لا أعتقد أن هداك شخصية في العصر الحديث هوجمت يمثل ذلك العنف الذي هِوجِم بِهِ السَّلْطَانَ عَبْدًا لَحْيَدُ ، حَيْثُ وَصَفَ بِهَا مَا وَصَفَ بِهِ الدِّيكَتَا تُورِيونَ وْالظُّلَّةِ والممتبدون في التاريخ كله، وقدجري هذا السيل من الاتهامات وقتاطو يلاحتي ساد حجيعكتب التاريخ العربي الحديث وجرى على الالسنة وهو ماكشفت الوثائق السياسية الجادة التي ظهرت في السنوات الآخيرة عن زيفة وعن الغرض البعيد الذي كان وراء إسقاطه ، ذلك أن السلطان عبد الحيد قد رفض ما عرضته عليه الصهيونية العالمية من فتح الطريق لها إلى فلسطين والسماح بالإقامة في القدس وقد كان رفضه صريحاً واضحا وحاسماً ، وكان ذلك مقدمة للحملة التي شنهـــــا الاستعبار والصيبونية عليه وانهامه تمييداً لاسقاطه ، وقد جرت هـذه المحاولة بالسيطرة على جمية الإنحاد والترقى ودفعها إلى الإنقلاب داخل المحافل الماسونية ولحسالها وكان السلطان عبد الحيد قد ترعم الدعوة إلى الجامعة الاسلامية في مواجه خطر تزايد النفوذ الاستعاري واقامة قوة حاجزة لا تيكتني بالعرب والترك وهما قوام الدولة العثمانية بل تضم المسلمين جميعا وقد نجحت الدعوةنجاحا كبيراً وأخذت تحقق نتائج هامة ، كان من أبرزها الالتقاء بين السنة والشيعة بعد الحلاف الطويل الذي فرضه النفوذ الاستمادي ، وقد شهد جمال الدين الافغاني للسلطان عبد الحميد بالدماء السياسي الخطير في مواجهة أوربا ، وكشفت الوقائع مدى رصانة عبد الحميد وحده جمال الدين ، حتى في المسائل الصغيرة التي لا تحتمل من جمال الدين رجوعه عن بيمته للسلطان .

وقد جرت محاولات كثيرة للتركيز على جمال الدين الافضائي في السنوات الحنسين الاخيرة وإبرازه في صورة البطل والقديس، ولم يكن هذا في الواقع إلا محاولة لحجب السلطان عبد الحيد وانتقاصه واحلال جمال الدين كبديل لعبد الحيد وذلك في مجال إخفاء الطور الحطير الذي قام به في مواجهة الصهيونية العالمية والذي كان يعرف هو سلفا إنه سيكلمة عره وعرشه وقد حدثت بالفعل محاولتين إحداهما لاغتياله وأخرى لاقصائه عن الملك وقد فشلت الاولى ونجحت الاخيرة.

وللد حرصت الدعاوة الصيونية والاستعمارية والحت الحاحاشديداً تجاوز كل حدى سبيل تصوير السلطان عبد الحبيد في صورة الحاكم الطاغية المستبد من ناحية والرجل الحائف المذعور من ناحية أخرى، وقد كشفت الوثائق الى برزت في السنوات الأخيرة كذب الادعائين ولم يستطع الحاملون عليه إثبات إسم أحد من أسماء من وصفوا بأنهم أغرقوا في البسفور داخل غرارات على حد قول من أسماء من وصفوا بأنهم أغرقوا في البسفور داخل غرارات على حد قول مافظ الراهيم في قصيدته ، والحقان السلطان عبد الحميد استطاع والدولة الشمائية تمر بأقسى مراحل الصنعف أن يواجه العالم الغرق الاستعارى بالحيلة والحدعة والمراونة السياسية وأنه أوقع الدول بعضها في البعض الآخر ، وتركهم ينشغلون بضراعهم عنه في وقت كانت عاولته لإخراج فكرة الجامعة الاسلامية الى الوجود قد تقطف خطوات واسعة وقاربت أن تحقق نتائجها ، الى علمت على بشماري المسلمين تحت لواء الحلافة من خارج الدولة المهائية باسم الحفلر الاستشماري والصيون الذي يتهددهم وكانت صيحته و يامسلمي الغالم الحدوا »

وكان لهذا مثار الحصومة الحاقدة على السلطان من الاستعبار بالاطافة الى خصوم الصنيونية وكلاهماكان يطمع في تمزيق الدولة العثمانية وتقسيم التركة(1).

<sup>(</sup>١) رَاجِن دراسة مطولة في هذا الصدد في كتابنا (الإسلام والعروبة)

#### السهروردي

حاولت حركة التغريب وامعها التبشير والاستشراق إعلاء شأن جموعة من النماذج الغريبة وإعطائها صورة الاستشهادوالبطولة رغبة فىالترويسج لارائها وإثارةالرأى حول آراء وافدة على الفكر الاسلامي لم تكن فيه أصلا ولا تمثل جوهرة والاحقيقته.

ومن هؤلاء شهاب الدين السهروردى (المقتول) الفارس الذى حلى لواء الفلسفة الاستشراقية المستمدة من الفلسفات اليونانية والفارسية والهندية والتي تتعارض مع مفهوم التولحيد في الاسلام، ولقداهتم بروكلمن، ورينز، وفادى برج من المستشرقين بآزاته و وصفوه بالعبقرية وترجم أحدهم (بوج) كستاب (هياكل النون) كما عرض له ماسنيون أثناء بحوثه عن الحلاج واهتم به كسثيراً باول كراوس وهنرى كوربان.

والحقيقة أن الديهرورى نتاج غريب ، عن فكر الاسلام وطابعه ومؤاجه الذى شكل أعلام المسلين فى مجال الفكر من أمثالى الغزالى وابن تيمية وابن حزم وغيرهم ، وهو أقرب إلى صور الباطنية والمتحللين والمعطلين ولن نصفه بأكثر مما وصفه به من يرونه عبقرياً وشهيراً : (لم يكن مظهره مما يلتى الهيئة والاستوام فى نفوس مستقبليه ، أهمل نفسه أوكاد وبلغ به الاهمال حتى كان على حد قول بعض من أرخ له (١) ، كان زيه زريا منكراً زرى المحلقة ، دنس اشياب ، وسنج البدن ، ولا يغسل له ثوبا ولا جسما ولا يداً ولا يقص ظفر ولا شعر ، وزادوا على ذلك فتمالوا ، إن القمل كان يتناشى على وجهه ويسعى بين ثبابه وأن كل من يراه يهرب منه ) هذا ما وصفه به سامى الكيالى فى بجال التقدير

 <sup>(4)</sup> النجوم الزاهرة ج ٦ ص ١١٥ .

والاعجاب، فكيف بمن يراه غير ذلك، يلا شك أن هذه الصورة التي يبدوبها السهروردى، ليست إسلامية أساساً ولا يقرها الاسلام الذي صنع نماذجه على الاخلاق والطهارة والعزة وكان رسوله يعرف قبل قدومه بريسح المسك.

وقد وصف السهرزورى تليذالسهروردى أستاذه فى كتابه (نزهة الأرواح)
بأنه مهمل الثياب وقد أشارت كتب كثيرة الى قذراته منها كستاب (آثار البلاد
وأخبار العباد للقزوينى)وأعلام النبلاء بتاريخ جلب الشبباء جه أول وجماع القول
عنه أنه قرأ فلسفة الإغريق والهند وفارس والفلسفة الاسلامية , وأنه أراد أن
يبدع مرس هذا المزيم فلسفة جديدة رسم خيوطها فى فلسفته الاشراقية .

وما ذهب اليه السهرورى فى تفسير الاشراق مخالف كل المخالفة لحقائق الاسلام ولمفهومه فى التوحيد ، الذى يفضل بين الله والعالم والذى لا يقر الاتحاد على النحو الذى قالت به فلسفات الوثنية .

ولم يمكن السهدور دى متصوفا بمفهوم التصوف الاسلامى ، ولكنه كان فيلسوفا غالياً ذهب الى أبعد المدى في التبعية لمدرسه أفلوطين المسيحية الوثنية التي اعتبرت الاشراق أساس المعرفة الوحيد ، وهذا الانحراف عن مفاهيم الاسلام هو الذي أثار عليه خلاف الفقهاء والصوفية والعقائديين المسلين جميعاً ، فقد خرج بآرائه من مفهوم الاسلام الصحيح وانحرف به ، وجمع بين الشك والايمان والكفر والشعوذة والتصوف والمرطقة حتى جرعليه كل ذلك الاتهام بالزيغ وانحلال العقيدة هذا فضلا عن اشتغاله بالفلسفة والكيمياء والسحر وأبواب النيرنجيات ، بالاضافة الى التأويل وكلها صفات دعاة الباطنية .

ومع ذلك فان هذا الانحراف عن مفهوم الاسلام لم يكن ليقضى على السهروردى بالقتل ، لولا ثبوت الاتهام عليه بالاسفار مع خصوم المسلمين أ بأن الحروب الصليبية ، وكانت هذه الحيانة هي الذي دفعت الملك الظاهر بن صلاح الدين الى المطالبة بأهدار دمه .

ومن هنا تكذب كل التخرصات الل ساقها التغريبيون بأن السهروردى ذهب ضحية حرية الفكر، فالسهروري في الحق لم يذهب ضحية معتقدة ولا فكره ولم يكن ضحية أذى حاكم أو نفوذ سلطان ولم يذهب ضحية التخويف بالله والاساءة الى نبوة الوسول ، ف لك كانه في الاسلام موكول الى امر الله ولكن السهرودي ذهب كما ذهب الحلاج ضحية خيانته ضد الدولة الاسلامية والاتصال بخصومها

وكانت الباطنية حركة سياسية خطيرة تصارع الاسلام وتعاول ان تنفذ الى اعماقه بوساطة امثال هؤلاء الغلاة.

## شبلي شميل

حمل شبلي شميل لواء الدعوة إلى الفلسفة المادية وكان واحدا من دعاة التبشير والغزو الثقافي الذين خرجتهم معاهد الارساليات في لبنان وقدموا إلى مصر من أجل العمل وكان منطلقه هو مذهب دارون وقداختارله تفسير بخبر وهومن غلاة الماديين ولم يقف شبل شميل عند حدود المذهب العلمي بل ذهب يطبقه على المحتمعات من خلال نظرية التعاور المادية التي تريد أن تفرض تفسيرا الفكر والمجتمعة والحياة منطلقا من معارضة تامة للاديان والقيم والمثل التي صاغت النفس العربية الاسلامية وقد كان إلى هذا الانجاة نحو هدم كل المقدرات مواليا ولاءا استعاريا المنفوذ البريطاني في مصر والاجنبي في البلاد العربية ولم يكن داعية إلى الحرية والايمان بمقومات العرب أو ذاتيتهم ، وكان طامعا في أن يضع هذه الآمة في آنون العالمية والايمية لتنصهر فيه مسخا غربيا لا هو عربي ولا غربي .

وقد كشف صديقه وزميله الدكتور صروف عن أخطاء شبلي شميل فأشار إلى آنه تعلم الطب ولم يدرس العلوم الطبيعية ولذلك فان رأيه في هذا المجال غير على بالقدر السكافي ، وأن صروف نفسه الذي درس العلوم الطبيعية لا يرى رأى شميل في مذهب وارون ولا في نظرية النشوء والارتقاء التي اعتمد فيها شميل على الغلاة : هيكل و بخنر يقول : تناول مذهب النشوء وترجم كتابا مفصلا فيه هو شرح بخر على مذهب دارون ثم توسع في هذا الموضوع وطبقه على كل ما في السكون حاسبا إياه وسيلة لاصلاح حال المجتمع الانساني .

وقال: ولم يكتف الدكنور شميل بمتابعة العلماء الذين لم يرو فى الكون غير المادة والقوة، بل تابع العلماء الذين قالوا أنه ليس فيه غير القوة وأن المادة حالة من حالات القوة .

ولكن العلماء الطبيعيين الذين أثبتوا بالتجارب أن المادة قوة ، أكثرهم من المعتقدين بوجود الارواح مستقلة عن المادة وجلهم من المعتقدين بصحة مذهب دارون ولكنهم لا ينفون وجود الحالق (أى كما ينفيه شبلي شميل) .

وأشار صروف إلى قول مناران كارليل. إذا عد صانع الساعة حكيا ماهرا فالذى يصنع ساعة تصنع ساعة أخرى أحكم وأمهر، أى إذا كان الخالق أودع في الماهة أو في القوة قوة تجملها تولد العناصر والمركبات التكياوية والنيات والحيوان حتى الانسان فذلك أدل على عظمته وحكمته وقدرته بما لو فرضنا أنه يعني يوما بيوم يخلق كل نبات وكل حيوان وكل إنسان.

وقال أن بخترخالف دارون ، وأن دارون صرح بأن الحالق نفح نسمة الحياة في الحي الأول الذي تولدت منه الاحياء وبخنز نني ذلك (وتابعه شميل).

وأشار صيروف إلى اندفاع شميل العاطني وراء كل رأى يراه دون حذر أو تقدير للأمور ، وان ذلك كان من أخطر مغامز شخصيته ، ومن الحق أن يقال أن شميل كان يعمل من خلال هدف تغريبي واضح ، وأن صروف كان يويد أن شميل كان يعمل من خلال هدف تغريبي واضح ، وأن صروف كان يويد أن يخفف الصدمة ، ويعمل عن طريق إدخال نفس أفكار التغريب عن طريق المراحل ودون إثارة الضجيج .

ولقد أخذ المؤرخون على شبلى شميل خيانته الوطنية حين كانوا يدعوا إلى العالمية بينها كانت الحركة الوطنية هى السلاح الوحيد إزاء الاستمار وأنه كان تحت دعوى العالمية يدافع عن مد امتياز قناة السويس ويوالى الانجليز وقد كشف أخيرا عن أن الدعوة إلى العالمية كانت من أكبر أهداف الصهيونية.

<sup>(</sup>١) راجع دراستنا عن شيلي شعيل في كتابنا (أعلام وأصحاب افلام).

#### ان رشد

أثيرت شبهات كثيرة حول موقف خليفة قرطبه مع ابن رشدو سبحنه إياه و تحريق كتبه وحاول بعض دعاة التغريب وخصوم الإسلام أن يصوروا ما وقع له من اضطهاد ، على أنه مصادرة للفكر في الإسلام ، وليس هذا صحيح في الواقع ولم يعوف في تاريخ لإسلام أى نوع من اضطهادا لمفكرين مهما كانوا يحملوا من آراء، أما ابن رشدفقد كانت خصومته مع الامير خصومة تجمعت لهاعدة عوامل أهمها : (أولا )خصومة الفقهاء له مستغلين بعض تزيدات ابن رشد .

ومنها مخاطبته للخليفة ،حيث كان يقول له (يا أخى) وكان المنصور لا يضيق به في أول الامرفليا تردد كلام الفقهاء عنده بدأ يضيق به ، وأضيف إلى ذلك ما أخطأ به ابن رشد حين قال في كتابه عن الحيوان : ورأيت الزرافة عند ملك البربر مشيراً بذلك إلى المنصور ،وقد غضب لذلك الامير الذي كان يسمى نفسه خليفة للسلين أن يوصف بأنه ملك ، وأمر بنني ابن رشد فأقصاه في قرية بعيدة أقام بها ثلاثة أعوام ، غيران الفيلسوف دافع عن نفسه و نني تهمة العيب في حق المنصور وقال أنة حين أراد أن يكتب (ملك البرين ) سبق القلم بها لجاءت ملك البربر أو أن ما وفع هو تحريف من الناسخ .

ثم كان أن اقتنع الخليفة وعفا عنه وعاد موة أخرى إلى قرطبة .

## ان الراوندي

أولى المستشرقون وكتاب التغريب اهتماماً كبيراً بعددمن الزنادقة والمنحرفين من الخارجين عن الإسلام ونشر مؤلفاتهم ودراسة حياتهم ومن هؤلاء ابن الراوندى الذى قال الحافظ بن الجوزى أنه واحد من ثلائة من زنادقة الاسلام وابنالراوندى منأصل يهودى وكان أبوه يدين باليهودية مماسلم وروى أن بعض اليهود كان يقول لبعض المسلمين بشأن ابن الراوندى: ليفسدن عليكم هذا كتابكم كا أفسد أبوه التوراة علينا ، وكان أبوه قد انشق لامر ما عن أهل طائفته فأخذ يثير عليهم حجاج الجدل والمشاغبة ، كاكان ابنه يغمل فيا بعد ، فلما لم يتم له ما أراد انقلب مسلماً نكاية فى بنى دينه اليهود .

قال البلخى عن ابن الراوندى: أنه كان فى أول أمره حسن الســـــيرة حميد المذهب، ثم انسلخ عن الدين وأظهر الالحاد والزندقة وطردته المعتزلة فوضع الكتب الكثيرة فى مخالفة الاسلام.

وقد دحض آراؤه ورد عليه أبو الحسن الخياط الممتزلي في كتابه الانتصار وقد بلغ ابن الراوندي قمة الخصومة للاسلام في معارضاته للقرآن الكريم فقد عارض نظم القرآن ينظم من وضعه ووضع التأليف للرافضة عند أهل السنة ، والاعتزال ، وللسنة ضد الآخرين ، كما وضع لليهود كتابا برد به على المسلمين ، ثم دام نقضه بنفسه ، ووضع كتاب (الامامة) للرافضة لقاء ثلاثين دينارا وكتب غيره للطمن على التوحيد وأهله .

## يعقوب أرتين

من الاسماء التي لمعت لمعانا خاطفاً في ظل الاستعمار البريطاني ، وفي هعم مخططاته في التعليم ، وكان اليد القادرة من وراء دنلوب القس الإيرلندي مشتشار الوزارة ومن وراء . سعد زغلول ناظرالمعارف وعين اللوردكرومر ، يعقوب ارتين الارمني الذي عمل وكيلالوزارة المعارف منذعام ١٨٨٤ حتى توفي في عام ١٩١٩ وكان تركيبه الاجتماعي والتاريخي عاملاأ ساسياً في تأهيله للعمل الذي قام به بالإضافة الى تعليمه ، فهو من أسرة أرمينية تعلم في باريس ومكث جانحو سبع سنين وعين مربياً لامرأة البيت المالك وأخصهم فؤاد الذي أصبح سلطانا على مصر ١٩١٧ فلمكا وقد وصفه المقتطف بعد وفاته بأنه ( تولى عدة مناصب خطيرة علومة بالمعضلات لا يقوى على تذليل صعابها إلا مني أتاه الله مقدرة فا ثقة وذكاءاً عظيماً وفي جميعها فاز بالقبل العربية الإسلامية التي كانت قائمة قبل الاحتلال وإبدالها بمناهج مناهج التعليم العربية الإسلامية التي كانت قائمة قبل الاحتلال وإبدالها بمناهج زا ثفة حذفت منها اللغة العربية والقرآن وتاريخ الإسلام .

وقد حرص يمقوب أرتين الأومنى الاصل أن يننى عن المصريين كل عبقرية أو ذكاء فقال فى رسالة عن الاقاصيص فى وادى النياله أنكر فيها حتى الذكاء المصرى على ابتكار الاقاصيص الشائعة التى ترويها العجائز الصفار فن رأى أرتين أن هذه الافاصيص إما من مصدر تركى فارسى بكثير منها ذكر الجن والعفاريت والنساء وأما يونانية أوربية يكثرفيها الاسلوب البيزنطى والخرافات الموضوعة على السنة الحيوانات وأما بربية يغلب عليها البساعث الدينى والترنم على السحر والغيلان والرقى والتعاويذ وقال المقاد معلقا: أن هذا الراى يدل على جهل بملكة معروفة عند المصريين .

# عمر الخيام

إستطارت شهرة عمر الخيام فجأة ، يعد أن كان واحداً من العلماء المسلمين في جال الكشوف الجغرافية ورصد السكواكب فأصبح شاعراً خطيراً في بجال الدعوة إلى الا بطلاق ، وذلك عندما نشر شاعر انجليزى بجموعة من الشعر عام ١٥٨٦ نسبها إلى الخيام هو فيتزجر الد ، وقد نقلت هذه القصائد الا بجليزية مرة أخرى إلى اللغة العربية وأذيعت وأوليت إهماما بالغاً فبلغ عدد من ترجموها إلى العربية أكثر من سبعة من الادباء منهم البستاني والزهاوي ورامي والصاف النجفي والسباعي وأبو شادي و محد الهاشمي .

وقد تبع ذلك إهتهام بالنج وتركيزاً أشد خطورة على اسم الحيام دفعا لهدا التيار الجديد وتعميقاً له فصدرت طوابع البريد فى مختلف أبحاء أوربا باسمه وصورته ، وأنشأت الاندية الليلية الصاخبة تحت لوائه، وكتبوا اسمه على أطراف البطاقات (كارت بوستال) تعظيما وتكريما لقصائد التحلل والمجون المنسوية اليه .

وقد كان لهذا التيار أثره فى التعريف بالخيام فى نظر الشرقين (عرباو مسلمين) شاعراً ما جنا عربيداً يدعوا إلى اللذة، وقد استمر ذلك وقتا طويلا حتى كشفت الابحاث العلمية والدراسات الخالصة البعيدة عن كل زيف عن أن هذه الموجه كاذبة فعلا وأن الخيام لم يكن هو قاتل كل هذا الشعر الذى نسب إليه ولم يكن في حياته إنسانا خليفا ولا داعية الى اباحة.

اوالقول الصنحيح أن من وراء رباعيات الخيام هدف من أهدلف التغريب واللاستمار ريقول السيد حبشر الطرازى الحسني مؤلف كتاب كشف اللثام من وجلوب وجلوب المعلل ولاسيا في ايران والهندأهية خاصة ، وكان فيتزجرالد الشاهر اللانتجابين قد لبي الاشارة من قبل بعض خاصة ، وكان فيتزجرالد الشاهر اللانتجابين قد لبي الاشارة من قبل بعض

الانحليز فقدم المستعمر خدمة تحت ستار الآدب الغربي بترجمة تلك الرباعيات بصور خلابة وضعها في كلمات إنجليزية جذابة بحيث تخلب قلوب الشاب الناشيء في الشرق ولا سيم الإيرانيين والهنديين مهم من حيث طلاوتها وبماشاتها مع الشهرات والنزعات النفسية ولما كانت هذه الرباعيات (منسوبة ) للحكيم الكبير صاحب المسكانة الرفيعة فقد خدع بهسا كتاب العرب وترجموها إلى لغتهم وامطرواها بالثناء والحقيقة أن (فيتز) قد خدع الشرق والشرقيين بهذه الحدعة السياسية الاستعمارية حيث تمكن من نشر هذه السموم بين أبناء الشرق والهند وليران ودعاهم إلى تناول المخور وملازمة السرور والغناء وبجانبة السعى والعمل مند العاملين والركون إلى الجود والسلوك مسلك الكسالي وحثهم على الآباحية والزندقة والحرية المطلقة ، الآم الذي دفع الشرق فيا دفعه إلى التأخر وجعله مستعداً لقبولى تدخل المستعمر في مختلف شئونه)

وقد بلغ الغربيون في تعريف صاحب الرباعيات (عمر الغيام) على ألسنة خطبائهم وأقلام كتابهم ومقدمات تراجمهم إلى حد أنهم شبهوه بأبيقور اليونانى وأبى العلاء المعرى ترويجاً لسوق الرباعيات وتضليلا للشرقيين ولا سها ألجيل الناشى، وكان ذلك تنفيذا لخطتهم السياسية ضد المسلين تأكيداً لاغراضهم العدائية.

والملاحظ أن المركز الثانى لنشر الرباعيات بعد لندن كان الهند ، حيث نشرت فى عواصم دلهى ولاهور وكلكتا وبومبى وقال لى طالب فى بعض المدارس فى بومباى أن هذا الكتاب يدرس فى مدرستنا التانوية ككتاب أدب انجليزى وكان ذلك سنة . ١٩٥ حينا مررت بالهند عضوا فى الوفد الافغانى الى الملكة السعودية وقال: أن ترجمة فيتزجر الد الإنجليزية للرباعيات كانت مدرجة في برامج التدريس بجامعة بعلبك أعظم جامعات الهند.

ثم قال السيد مبشر الطرازى: أنه ليس مناك من مصادر أكيدة تؤيد نسبة هذا الشعر إلى عمر النيام ولا وجود لمصدرها الاصلى وانما أسندت الى عالم عظيم شرفى وحكيم فلكى بارع ومنجم لامع فى نفس الوقت الذى أعمضوا أبصارهم عما ثبت عن الحكيم النيسا بورى من مقولاته واثارة التي تدلعلى ديانته وتمسكه بها بتعاليم الشريمة الإسلامية وحرصه على تطبيقها فى كل شئون الحياة فى العالم الإنساني، وقال: أن الغربين لم يكرموا عمر الخيام بإنشاء نادباسمه أوكتا به أصلا الإنساني، وقال: أن الغربين لم يكرموا عمر الخيام الفلك وإنما من أجل الأهداف السياسية التي أشرنا اليها فى اذاعة قصائد التحلل والجون الدوبة أجل الأهداف السياسية التي أشرنا اليها فى اذاعة قصائد التحلل والجون الدوبة أعلام الفك لابن سينا أو الفردوسي أو الغزالي أو الزمخشرى من أعلام الفكر الاسلامي، لقد كان تعظيم الغربيين موجها فى الصحيح وفى الواقع أعلام الفكر الإسلام وتعاليمه ودعوة ألى تلك الرباعيات الخليعة التي مهدت لهم سبيل النيل من الإسلام وتعاليمه ودعوة أهل الشرق الى التحلل الخلق والحربة المطلقة والضعف والهوان من اه

وقد أشار كثيرون الى خطأ نسبة الرباعيات الى عمر الخيام وفى مقدمتهم أرنست رينان الذى قال أنها (أى الرباعيات) لا تنفق مع مفاهيمه واتجاهه العلمى وأشار العلامة الطرازى الى أنه لم يثبت أصلاوجود نصحقيق كتبه عمر الخيام للرباعيات ويتضح باجهاع الباحثين أنها رباعيات موضوعة لاأصل لها وضعها دعاة الشعو بية واستغلها التبشير والاستمار .

## ولى الدىن يكن

ما من اسم وضع تحت أضواء النفريب الشعوبية إلا كان ضالعاً مع الاستهالة وما من كاتب احتصنته جريدة المقطم إلا وكان خصما لامته وفكر أمته ، ومن أبرز هذه الاسماء شبلي شعيل وولى الدين يكن الذي وصف بأنه خصم مقاوم لظلم السلطان عبد الحميد بينها كانت خيانته التي سجن من أجلها بعيدة كل البعد عن أعمال الوطنية والحرية ، وقد سمعت من أحمد حلى باشا رئيس حكومة فلسطين أعمال الموطنية والحرية ، وقد سمعت من أحمد حلى باشا رئيس حكومة فلسطين وأمين الحسيني مفتى فلسطين في ندوة كامل كيلاني أن تهمة ولي الدين يكن وأمين الحسيني مفتى فلسطين في ندوة كامل كيلاني أن تهمة ولي الدين يكن التي وضعته في السجن لم تكن مشرفة وأنها كانت تتعلق بالعمل الذي كان يليه فقد كان عضوا في الجمعية الرسومية الجركية وأخذت عليه مض الاتهامات بالاختلاس والرشوة فلما خرج من سجنه عام ١٠٥ ابعفو عام ادعى أنه من الاحرار الذين اعتقلهم والمرس وقد جاء إلى مصر فانطوى إلى أنصار بريطانيا وخصوم العرب والإسلام ووالى الانحليز وكان من اتباع كرومر ومن محرى المقطم ،

وقد كان ولائه للانجليز هو أهم ما دافع عنه بعض الكتاب اللينانيين يقبول كرم ملحم كرم فى مجلة الرسالة : يقول الناقرن على الرجل أنه ساير الإنجليز فوقف عليهم قلمه ورحب باحتلالهم لوادى النيل ، وهو بذلك يعترف عوقف ولى الدين يكن ويستدرك فيقول ، أن الانجليز ساعدوا على ترقية مصر ، ولقد حاولت حركة التغريب والشعوبية أن تلقى الاضواء على هذا الرجل فرفعته إلى مصاف كبار الكتاب ونشرت آثاره بين أيدى الطلبة والقراء .

ووضعه بعض كتاب لبنان فى صف كتاب الروائع ، وفى صف شوقى والمنفلوطى ، بل لقد بلغ الأمر بكانب مثل ساى الكيالى ( وهو تغربي عتيق ) أن يقول عنه أنه من الآدباء الذين نهجوا نهج الاصلاح كمحمد عبده. قاسم أمين . وأمامنا قصيدته المقسفة التى نصرها فى ١٨ ديسمبر سنة ١٩١٤ فى جريدة المقطم وهو يوم بسط الحاية البريطانية على مصر مصدرا بها الصفحة الأولى وموجهة (ملك بريطانيا وأمبراطور الهند) يبارك فيها الحاية ويقول موجها كلامه إلى الملك :

#### غاندي

لمع اسم الماتما غاندى فى الثلاثينات فى مصر لمعاناً خاطفاً وتحدثت الصحف عن وطنيته وجهاده فى مقاومة الانجليز فى الهند، ومع أن الانجليز كانوا يحتلون مصر إذ ذلك فقد سمحوا لهذه الكتابات أن تتسع ولهذه النغمة أن تعلو .

وقد وصفت الحركة الوطنية الهندبة بأنها حركة قد أنشأها ظاندى بعد عودته من جنوب أفريقيا وكانت اليه قيادتها وبطولتها :

وكان هذا هوالتحريف الحطير الذي لم ينتبه إليه الكناب المسلمون والعرب إذ كيف يمكن أن يكون غاندي خصا لبريطانيا بينها بمربطانيا تفسح له المجال لابراز بطواته وعظمته ١

ولقد ظلت هذه الحلقة المفقودة خافية حتى سافر إلى الهند وفد من علما المسلمين ومن بينهم العلامة عبد العزير الثمالي الذي طاف طوافا واسعاً بالقاوة الهندية وحقق كشيراً من المواقف التاريخية والسياسية وكان من أهم ما وصل اليه وكشف عند التقاب، تلك الحلقة المفقودة التى أ تؤكدان الحركة الوطنية لتحرير الهندا عا بدأت أصلا في أحضان المسلمين وقد أز عجت الاستعار البريطاني إذعاجا شديداً فالمسلمونهم حكام الهندالسابقين والذين يحملون مفهوما صريحاً في مقاومة المحتل والظالم والدخيل، والجهاد عندهم واحدة العقائد الكبرى.

ولذا فقد عمدت بريطانها إلى القضاء هلى هذه الحركة بأسلوب غاية فى البراعة والمسكر، قصدت به إلى عزل المسلمين عن قيادة الحركة الوطنية و تنحيتهم وإسلامها إلى الهندوس الذين أجروها على الاسلوب الذي أرادته بريطانيا.

فالإستمار البريطاني الذي سيطر على "بهند بمسد أدرة ١٨٥٧ التي قادها

مصر الوفية لا تزال وفية وكما عهدت النيبل والأهرام نالت حمايتك التي اعترت بها المثالها واستمكن الاسلام

وقد زین ولی الدین یکن که بصورة کرومرکما فعل فی کتابه (المعلوم والجهول) وقد کتب تحب صورته (مصلح مصر).

وآية خيانته أنه هاجم عرابي والعرابيين وعبد الله نديم ، ونعى على نديم أنه اختنى بعد الثورة العرابية بينها لم يختف هو صديق الانجليز ، ولا شك أنه ليس هناك أي وجه للمقارنة بينه وبين عبد الله نديم ، ولقد قذف بقلمه المأجور هذا المجاهد الصادق فقال ( بقى مختبئا في مكامن خوفه اختباء الافاعي في حجورها ) ولا بأس على عبد الله نديم ولا ضير في أن يختني وأنه لشرف له لا يستطيع أن يدعيه لص الجمارك .

وكذلك هاجم مصطنى كامل ورجال الحزب الوطنى واتهمهم بالنفاق والتهريج.

وتكشف كتابات ولى الدين عن نفسية ملحدة جريئة على القيم والمقومات فقدكان يتحدى شعور المسلمين بكتاباته وسخرياته عنشهر رمضان على صفحات المقطم ومن ذلك قوله ( دوى مدفع الظهرالذي أفطر عليه ) ومن أجل ذلك وصفه مندور بأنه من أحرار الفكر وضمه إلى قائمة فولتير وكان يكون منصفا لو وصفه بالوندفة وعا يروى أن ولى الدين يكن يمد بأصل إلى الدونمة اليهود الاتراك الذين كان لهم دورهم الخطير في إقامة محافل الماسونية وضرب الحلافة والدولة العثمانية لحساب الصهيونية .

المسلمون كان حريصا على ألا تتحقق للمسلمين السيطرة مرة أخرى على الهند وكان المسلمون قد تقدموا إلى العمل من أجل الدعوة إلى تحرير الهند ، والحصول على حقوقهم و تصدرت منهم جماعة كبيره فسكانت جمعيتهم الاسلامية إلى طلق عليها جمعية إنقاذ الخلافة برئاسة علام محمد فتو عام ١٩٢٠ ودخل في عضويتها الزعاء المسلمون وجمعت مالا لعل عن سبعة عشر مليون روبية من أجل مواجهة تآمر الدولة العثمانية.

المي هذا الوقت كان غاندي غير معروف في الهيئات السياسية في الهند وكان منزويا يعمل متطوعا فى فرقة تمريض الجنود ثم اتصل بجمعية الخلافة فاستقبله المسلمون أحر استقبال ، وغم تحذيرالمولوي (خوجندي) ، وكان على صلة به من قبل ويعلم من أمره مالا يعلمون وخاصة فيما يتعلق بتعصبه للهنادكة على المسلمين وقد أشار غاندى باستئلاف الهنادكة فقبل المسلمون رغبته وندبوه للسعى إلى ذلك فطاف الهند على حساب الجمعية يدعو إلى الوفاق ويقول المطلموري أنه كمان يتصل بالهذادكة ويتآمر معهم على شل الحركة الإسلامية ثم سعى لضم جمعية الحلافة إلى المؤتمر الوطني الهنــدى فأنضمت ثقة بغاندي ، وقد أقترح المسلمون في أول إجتماع لهم تعديل القانون الاساسي وطالبوا بتعديل المبادة التي تقرل بإصلاح حالة الهند الى عبارة (إستقلال الهند) فوافق المؤتمر على ذلك ومنذ ذلك اليوم أخذت الاحزاب تطالب بالاستقلال التتام طبق رغبة المسلمين وكانوا قبل ذلك لا يطالبون الا بإجراء إصلاحات فارتاعت الحكومة ( البريطانية ) لهذا التفيير وعدته فاجعة في سياسة البلاد وعلى أثره القت الفيض على الزعماء وزجتهم في السجون . وطالب المسلمون بإصدار قرار يتضمن إعلان الأمة الهندية وأن الحكرمة الحاضرة غير مشروعة مع دعوةالبلاد الي مقاطعتها وعارض غاندي وثبط الهمم ودعا الى عدم مقاومة الحكومة وقال له عثل المسلمين ؛ أن كان غامسي يتصور أن أعمال المسلمين في الهند لا يقوم الا على مساعدة "منادكة فقد أن له أن يحرج هذه الفكرة من دماغه و ليعلم أن المسلمين لم يعتبدوا قط على أحد الا على الله وعلى أنفسهم .

وشرعت الامة الهندية على أنهاء ذلك فى مقاطعة الحكومة والامتناع عمر دفع الضرائب وحرق المسلمون كل مافى مخازنهم من البضائع الانجلزية وترك المسلمون الموظفون مناصبهم فى الحكومة فحل الهنادك محلهم واشتدت المقاطعة فى البنغال اشتداداً عظيما ليس له مثيل وهاجر عدد كبير من المسلمين الى الافغان بعد أن تركوا أملاكهم وأرضهم فى الهند، وخطب المورد ريد نج (الحاكم العام) فى كلكتا فقال: اننى شديد الحيرة من جراء هذه الحركة ولست أدرى ماذا أصنع فيها .

ومن هذا السباق تستطيع أن تنصور قوة المسلمين فى الجركة الوطنية. وضعفها فى الهندركية ومن هنا فقد عمدت بريطانيا الى ضربة خطيرة بتحويل الحركة من أيدى المسلمين الى أيدى الهنرد.

فقد أنهزت فرصة إجتماع الزعماء وإعلامهم عام ١٩٢١ إستقلال الهنسسد إستقلالا فعليا وقاموا بتعيين ولاة الولايات وحكام المقاطعات وقضاة المحاكم في جميع المدن، هناك اجتمع المورد ريدنج مع غاندي وطاب اليه حل الوفاق العوني بين المسلمين والهندوك، وقال له أن مصدر الحركة الإستقلالية في الهند المسلمون وأهدافها بأيدي زعماتهم لو أجبنا مطالبكم وسلمنا لكممقاليد الاحكام صارت البلاد للمسلمين وأن الطربق الصحيح هو أن تسعو أولا لكسر شوكة المسلمين بالتعاون مع بريطانيا وحينئذ لا تتعمل بريطانيا في الإعتراف لكم بالإستقلال وتسليم مقاليد الحكم في البلاد اليكم.

وهنا وقع الصدع ، فقد عمدت بريطانيا إلى زعماء المسلمين فاعتقلتهم (شوكت على، حسين أحمد ، كثار أحمد ، بير علام محمد ، الدكتور سيف الدين كستشلو) وهنا تقدم غاندى إلى هيئة المؤتمر بأن يفوض اليه أمور الحركة جميما وقال أن الزعماء معتالون ولا بد من إعطائي السلطة المانة وسرعان ما أعلن

غاندى فى أول إجتماع برئاسته أن الوقت لم يحنّ بعد لاعلان إستقلال الهند وبدلك خان أمانة زملائه وحطم مشاريعهم ، وضربت بريطانيا بيد من حديث كل محاولات المسلمين ووضعتهم فى السجن وبذلك سيطر غاندى على العركة الوطنية حتى إذا خرج المسلمون من السجن كان غاندى هوكل شيء.

هذا هو ملخص التحقيق الذي أجراه العلامة عبد العزيز الثمالبي أثناء زيارته للمند عام ١٩٣٧ وكشف به عن أسطورة غاندني .

#### سارتر

إن وقائع حياة وسارتو ، تستطيع وحدها أن تكشف عن طبيعة تحكره وعن التحديات الحطيرة التي فرضت عليه هذا الاتجاه الفلسفى الذى أطلق عليه إسم (الوجودية التي دعا اللها من قبل (كبركجارد) ،

ذلك أن التحديات والاخطار الق واجهها في مطالع حياته بعد انفصال أمة عن أبيه، وحياته في ظل جده الذي كان قاسيا عليه ، وما يتصل ذلك بعدم اقتناعه بماكان يفرض عليه من أتجاه ديني وبالإضافة إلى تحديات عصره ، وإلى اللم اليهودي الذي يثير فيه الإحساس بالحقد على المجتمعات المسيحية الغربية ، كل ذلك كان له أثره في تشكيله وتركيبه وفي الآراء التي حملها ودعا اليها .

هذا بالإضافة إلى شيء آخر ، ذلك هو التركيز على هذه الآراء بالدعاية لها ونشرها وتعميق ظهورها في المجتمعات الغربية وهو ليس من عمل السكاتب ألو الفيلسوف ولكنه من عمل القوى التي تروقها هذه الفلسفة وترى فيها خدمة الاهدافها ولا ريب أن هذه القوى هي التي حملت من قبل آراء فرويد ونظرية نيشة وغيرها وأذاعت بها وخلقت حولها هذا الجو الحطير ، وأدخلتها في قصص الادباء وكتابات الباحثين ومناهج الدراسة في الجامعات .

وواضح من كل كتابات سارتر ذلك التحدى الخطير الجرىء على كل الحقائق. والقيم وفى مقدمتها وجود الله وطبيعة الخلق والمجتمعات والناس .

وقد أدت به هذه العوامل المختلفة ( من تكوينه خاصة ومن أثار بجتمعة ). إلى تكوين نظرية مليئة بالقلق والسأم ، رافضة لمكل القيم والمقدرات والاخلاق وتقوم نظرية سار ترأساساعلى القول بأن الله غير موجودو إذا كان الله ليسله وجود فكل شيء مباح . وهذا لا يعنى الحرية وإنما يعنى الفوضوية التى تشكرها كل الاديان والعقائد والقيم والتي تدمر الانسان تدميراً كاملا .

فأراءسارتر تحتفر العلم وتنكر قيمته ، .

وسار تر يرى أنه قد صنع ذاته لانه لم يكن إبناً لاحد، وأنه يميش في ألهوا. ويقول : اليوم كفد ، والفد كبعد الغد ، وأنه لا طعم لشيء ولا لذة ولا أمل في شيء .

ولما كانت المذاهب الفكرية والفلسفة هي رد فعل لنفسية صاحبها وعقليته ، فان نظرية سازتر تكفف تماما عن طبيعة تركيب النفس والعقلي و تفصح عن غيوض مطالع حياته واضطرابها ،هذا الذي ساقه إلى الكفر بكل القيم الإنسانية ، ويجمع الباحثون على أن مذهب سارتر مستمد من تحديات حياته شخصياً ،فإنه ولله وليس له أسرة ومات أبوه في الشهر الثالث وكانت أمه بمسوخة الشخصية لم تشعره أبداً بمنان أمومتها (وهي يهودية الاصل) والاسرة التي عاش فيها لم تلاد عن جدين عجوزين كان يؤذيانه هو وأمه ويشعرانهما بالضياع .

وقد كشف سارتر عن نفسه خلال ترجمته الذاتية فأنسكر الكنيسة وقالت كنت كانوليكيا وفى نفس الوفد بروتستانتيا ومن هنا أراد أن يؤكد ذاته باان له رسالة ، وهو الطفل المنبوذ في جتمع يرعى الاطفال العاديين .

## ابن خلدون

كانت الحلة الى قادها الدكنور طه حسين فى مطالع هذا القرن على ابن خلدون فى أطروحتة الفرنسية التى نال بها الدكتوراه من جامعة السربون علامة على ذلك الحط الذى اختاره المستشرقون والمبشرون لكتا بنا بالنسبة إلى أعلام الفكر العربي الاسلامى والتاريخ الاسلامى وهو نفس الخط الذى مضى فيه زكى مبارك إلى مهاجمة الغزالى ومضى فيه طه حسين من بعد إلى مهاجمة المتذبى ومضى فيه كثيرون إلى تدمير أعظم الشخصيات العربية الاسلامية التى هى فحر تاريخنا والمثل الاعلى الذى يتطلع اليه شبابنا .

وكان طه حسين قدأعدأطروحته تحت إشراف باحث يهودى هو «دوركايم» ومن هنا فقد حرص على نقل آرائه واصطفاء وجهه نظرة ، وقد مضى فى ذلك شوطا طويلا فى الظلم والاعنات حتى أعتبر أن إطلاق لنب (اجتاعى) على ان خلدون مبالغة كبيرة .

وكان هذا غاية فى الظلم والاعتساف وقد كشفت أبحاث الباحثين عن هذه التبعية الخطيرة التى دفعت طه حسين إلى تبنى آراء دوركا يم فى ابن خلدون واتخاذها أساساً لبحثه وهو يهو دى من أتباع النظرية الماركسية ورأيه فى ابن خلدون مشوب بالتعصب.

ولتمد وقف طه حسين هذا الموقف الظالم لابن خلدون بينها وقف أغلب كتاب الغرب المنصفين موقف التقدير لهذا العلامة وكشفوا عن سبقه وعن ريادته في مجال : التاريخ والاجتماع والاقتصاد بالنسبة لمن جاءوا بعده من أمثال آدم سميث وأوغست كمونت وبينهم وبينه أكثر من أربعة قرون .

وقد أكد المنصفون من الباحثين أن نظريته فى المقدمة لم تكن مجرد جمع لمارف منوعة ولكنها جاءت كعمل منظم ومرتب ينطبق عليه لفظ العسلم فى معناه الدقيق .

وقدرده هذه المعانى : شميدث ، وفيليب ، وإيف لاكوست . روبرت فلينت وجو ميلوفيتس واستيفانوا كولوزيو .

وسجل أرنولد تويمي , أن ابن خلدون في المقدمة التي كتبها الناريسخ العلم قد أدرك وأنشأ ( فلسفة الناريسخ ) وهي بلاشك أعظم عمل من نوعه أبدعه أي زمان ومكان . .

وفى مؤتمر ابن خلدون عام ١٩٦٢ بالقاهرة اجتمع أكثر من مائة هالم وقدمواً أكثر من ثما نمائة صفحة عن ابن خلدون كلما تصفع آراء طه حسين الزائفة الوافدة التي تحمل طابع التبعية والججود .

وقال الدكتور عمر فروح فى هذا الموقف: انه لمن دواع الآسف أن يعرف الغربيون فضل ابن خلدون قبل ان يعرفه الشرقيون أنفسهم ولكن الذى يؤسف له حقا أن يقوم بعض الشرقيين يحطون من قدر ابن خلدون بعد أنجهد الغربيون كل جهد فى نشر فضائله واظهارها .

## ميكافيلي

أولى التغربيون إهتهاما كبيرا بميكافيلي وكتابه الآمير، لا على النحو الصحيح وهو إبراز الفوارق بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي في بحال السياسة ودخص نظرية ميكافيلي وإعلان ذاتية الفكر الاسلامي التي تؤمن بأخلاقية كل القيموا لمفاهم من سياسة واقتصادوا جماع وتربية ولكن على أساس غزوا الفكر الاسلامي بمفاهم تختلف عن ذاتيته وأخلاقياته وقيمه الاساسية .

والحق أن ميكافيلي مظابق للفكر الغربي في أسسه الرومانية واليونانية وهو اصافة حقيقة اليها ، وليس غربيا عنها ، ولكنه غريب بالنسبة للفكر العربي الاسلامي ، حقيقة أن ميكافيلي يمثل أول انكسار في الخط الذي أشاعته تعاليم المسيحية ولكنه مطابق لذلك التحول الخطير الذي اتجه اليه الفكر العربي حين حرر نفسه من قيم الاديان وانطلق إلى نزعته الوثنية القديمة : نزعة الغاية التي تبرو الواسطة .

وقد كانت نظرية ميكافيلي هي منطلق جميع نظريات الديكتا تورية والفاشية والنازية والتسلط التي سادت الفكر الأوربي والمجتمع الغربي وهي نظرة غريبة على مجتمع العرب والمسلمين في أصالته ،وان كان قد تأثر بها تأثراً بالغزو الغربي الذي فرض عليه الفلسفة اليبرالية ، والانظمة الديمقراطية الغربية بكل فسادها واضطرابها وتعارضها مع مفاهيم الفكر الاسلامي القائمة على الحرية والسكرامة والعدالة والترابط بين الفرد والمجتمع وحرية المعتقد الديني .

ولذلك فأننا يحب أنه نتنبه إلى مدى عمق الفوارق بين الفكر الغربي والفكر الإسلامي في مجال السياسة وفي عرض الشخصيات المختلفة وفي مقدمتها ميكافيلي .

#### تو لستوي

نرعة الغايدية والتولستوية فى الادب العربى والفكر العربى الحديث نزعة دخيلة وافدة ، غربية عن طبيعة هذا الادب وهذا الفكر ، وهى محاولة لإخراج الفكر الإسلامى والثقافة العربية عن ذاتيتها القائمة على العدل والرحمة معاً ، والقاتجعل (الجهاد) أفقاً عالياً من آفاق العقائد لا سبيل إلى التخلى عنه أو المهادنة فيه أو التفريط فيه .

وتقوم الغاندية والتولستوية على فكرة مستمدة من المسيحية الغربية هى فكرة السلام والدعوة إلى إلقاء السلاح وإلغاء الحروب والتقريب بين الاديان وهى جيمها لأعاوى تكشف أن من ورائها الصبيونية العالمية والماسونية ف عاولة تخذيل كل القوى المدافعة عن أرضها و عاولة تقبل ما يسمى بالثقافة العالمية أو الفكر العالمي أو الاخوة العالمية ، وتبرز هذه الدعوات وتستشرى في ظل ذلك الخطر الإسرائيلي المائل المسيطر على الارض العربية .

بينا لا تحمل أى دعوة ما يحمله الإسلام من سلام وأخاء وعبة وتقريب بين الناس ودعوة إلى الإنسانية والآخاء البشرى، دون انتقاص لاحد أو احتلال لارضه أو سيطرة عليه أو إذلاله .

ومن هناكان خطر التربين بما دعا إليه تولستوى أو غاندى من سلام ، أو ما يشار إليه من العصيان المدنى فى مواجهة الاستعار أو الدعوة إلى الرحمة المسيحية، ذلك أن الإسلام يقوم على قاعدته الاصيلة سلاماكاملا عن طريق الجهاد ، الذى هو فى مفهومه الاصيل عملية دفاع وحذر واستعداد وليست عملية قتل أو قتال أو حرب : وهي تتمثل فى الآية الكريمة (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة) فهى استعداد وحذر وتحصين النفور وتفطية فى مواجهة العدو ، تحمل السلام ، وتعول دون القتال والحرب إلا إذا اعتدى على أدمن المسلمين أو غريت بلادهم فهنا يكون القتال من أجل استرداد الارمن وحاية الوماد .

#### يعقوب صنوع

هذا واحد عمد دعاة الغزو الثقافي الغربي إلى تزيينه وإعلاء إسمه ووضعه في صفوف المجاهدين والمحررين والمقاومين للظلم والاستبداد ، حتى لقد أضيف اسمه إلى قائمة تلاميذ جمال الدين الافغاني بينها كان هو خادماً للاهداف الاستمارية شأنه شأن جرجي زيدان وسليم سركيس وفرح أنطون وولى الدين يكن وغيرهم فيمقوب صنوع يهودي أساساً وقد حمل الدعوة إلى العامية وأنشأ الصحافة الساخرة للعبث بكل القيم والمقدرات وإدخال عنصر الفكاهة والسخرية بكل شيء ، من النكتة المكشوفة إلى الكلمة الجريئة ، وهو الذي فتح هذا الباب في صحافتنا العربية والمصرية فمضي الكتاب فيه من بعد وكان من الاسلحة الحطيرة التي حملها المحرفون في سبيل العدوان على الآعراض والكرامات والبيوت .

ولم يكن يعقوب صنوع إلا واحداً من هذه المدرسة التي عملت في صف القصر والاستعار وخدمت أهدافها بالاستيلاء على قيادة الصحافة والمسرح، وقد حمل معه سموم القصص والمسرحيات الفرنسية المكشوفة فعربها ومصرها، وساهم بحمد صخم في إنشاء المحافل الماسونية في مصر عام ١٨٦٥ والواقع أن يعقوب صنوع كان صنيعة الخديو أساساً وكان يعلم أولاده اللغة الفرنسية وله قصائد عديدة في مديحه والإشادة به وتردد أنه كان أستاذا في علم الرقص وأنه علمه في قصور الخديو والباشوات، وكان أمراء عابدين قد أرسلوه إلى باريس ليتعلم بها فهو ربيب لغتهم أصلا، وليس خلافة مع الحديو اسماعيل مرتبطاً بهدف أو ايمانا بفكرة كا حاول بعض التغريبيين أن يصوروه، بل على الهكس كان جريا مع التيارات الصهيونية والاستعارية التي حملت على الخسديو رغبة في اسقاطه .

ورادًا كان يعقوب صنوع قد ألف محفلا أو محفلين فان ذلك كان فى خدمة المأسونية طليمة الصبيونية فى هذا العهد . وقد كشف ابراهيم عبده هذا المعنى فى كمتابه عنه حين قال: «كان في محفلة يتحدث عن تقدم الآداب والعلوم في أوربا . حاملاً على تخفيف حدة كراهية النفوذ الاجنبي ومسالمته ، وكان المتحدثون في تدوته يدعون للحكمة والاخاء بين الشعوب وقد كانت جمعيات محضرها اليهو دوالنصارى والمسلمون ويغرى بها طلبة الازهر وضباط الجيش «ليتعرفوا » على مبادى ما لحرية الاوربية والفرنسية خاصة » . `

ولا شك أن تعبير إبراهم عبده آنما هر محاولة لبقة لاخفاء صفة الماسونية التى كانت تسيطر على هذه الاجتماعات وكل ما أورده هو من دعواها الخطيرة التى تآلت بالمخدوعين فيها الى أن يكونوا خدما معصوبى العينين للبنائين الإحرار الذين يدعون فى خفية الى اعادة بناء هيكل سلمان وهم طلائع الصهونية .

لاريب اذن في أن يعقوب صنوع كان طرفا في الحركة الماسونية وأداة من أدوات النفود الاجنبي . وآية خيانته أنه حين اتسع خلافه مع اسماعيل لجألملى القنصلية الإيطالية فنال حمايتها واستند عليها في مهاجمة إسماعيل كالجأ الى حماية فرنسا .

وهكذا تنحسر الهاله الضخمة الكاذبة التى اخفاها هؤلاء التغريبيون عن يعقوب صنوع وينكشف فى ضوء الحقائق أنه عميــل شعوبى ماسونى خائن لوطنه .

### أديب اسحق

الى عهد قريب كانت كتب المطالعة في المدارس الاميرية تحمل نصوصاً من كتابات أديب اسحق الذي تعبفه بأنه داعية من دعاة الحريه و تنسب اليه أنه كان الميذ عبل الدين الافغاني وهو بذلك يعلو على الاتهام ويرتفع عن الشك فيه إ. ولكن الحقيقة لا يبحث عنها خلال إقامة جهال الدين في مصر وقد نظهرها ١٨٧٩ وإنما يبحث عن هذه الاسماء التي دارت حول فلك جهال الدين بعد سفره ، إنين ذهبوا وكيف عملوا ، فقد كانوا جهاعة من الوصوليين الذين استغلوا دعوة هذا الداعي في سبيل كسب لحساب الاستمار والتغريب والماسونية ، فلك أن أديب اسحق ما كاديري جمال الدين وهو يغادر مصر حتى أصبح وليا القصر والاستعمار وأنه حين عاد إلى مصر كرمته الدوله التي كان يعارضها في ظل جمال الدين وعين وكيلا لقلم الإنشاء والترجمة بديوان المعارف وأعاد جريدة مصر إلى الوجود و وهكذا عاد أديب اسحق ليجد تكريماً من الدولة المحتلة ثم مصر إلى الوجود و وهكذا عاد أديب اسحق ليجد تكريماً من الدولة المحتلة ثم مصر إلى المحتوب في مذهبه الاول ثم أصبح من دعاة و الاعتدال ، إبان الثورة العرابية عما أسخط عليه رجال هذه الثورة ومنع جريدته من أن تكون لسان حالها ولا ويب اسحق شعر حل فيه على الثورة العرابية وعرابي .

هذا فضلا عما عرف عن أديب اسحق من تحلل في الحلق والدين ، الصحافة عنده حرفة وليست فكرة ، كما عرف بسرعة الانفعال وهياج الاعصاب والتقلب كا وصفه عارفوه بأنه يؤمن بالجرى وراء هوى النفس ، كما وصف بالتساهل في طرق معاشرته وإطلاق هواه عا ساق إليه عنف المزاج وحدته وقد كان هذا سببا من أسباب استفحال مرضة وتعجل وقاته بداء الصدر ، وقد عرف أن هدفه كان هو النيل من وحدة العالم الإسلامي تعصباً ضد الدولة العثمانية التي كانت تجمع بين العالمي والإسلامي .

ولعل أخطر ما وجه إلى أديب إسحق من اتهام أنه كان يواجه الاستعمار

العربطانى فى مصر ولا يهاجم الاستعبار الفرنسى فى بلاده سوديا ، بل كان يعطف على على فرنسا الام ويواليها ويصفها بأنها محررة الشعوب . وذلك موضع الاتهام فى إمانته ككاتب وأخطر مغمز يوجه إلى أدبه وشخصه .

ولقدكان متابعاً بالطبع للماسونية ومن أولياء الدعوة إلى ما دعت إليه من اكبار واجلال للنورة الفرنسية والفكر الغربي .

## جرجی زیدان

ما زال دعاة التغريب يخدعون القارىء العربى والمسلم حول جرجى زيدان ويقدمون له روايات الهلال المليئة بالسموم والإتهامات الباطلة والشكوك والشبهات وخلك فى طريق حركة الغزو الثقافى التى تركز على التاريخ الإسلامي وتحاول إفساده فى نظر الشباب، ولقد ظهرت فى الفترة الآخيرة تراجم جديدة لجرجى زيدان حاولت وضعه فى صفوف الإعلام والمؤرخين بينها أن وقائع حياة جرجى زيدان وحدها كافية لتكشف عن حقيقته فقد اعتمدت عليه المخابرات الاجنبية ورافق الحملة النبيلة إلى السودان ١٨٨٤ برصفه مترجماً فى قلب الاستخبارات، فلما كشف عنه الاستمهاريون ووجدوا فيه طلبتهم أرسلوه إلى بريطانيا وأعدوه إعداداً خاصاً فلما عاد درس اللغتين العبرانية والسريانية وجاء بريطانيا وأعدوه إعداداً خاصاً فلما عاد درس اللغتين العبرانية والسريانية وجاء مؤسساً فى المحافل الماسونية ، ولم يقف أمره عند هذا بل أدخل إلى أفكاره وآرائه سموم الآراء الخطيرة التى تحملها هذه الدعوى التى كانت متدمة للصهيونية العالمية والتى استنظبت كثيراً من الغافلين فى العالم العربي .

وكان الهلال وروايات الهلال من الأدوات الخطيرة في هذا الجال في سبيل الدعوة لليهود وتريف التاريخ القديم. ولقد ثبت اتصال جرجي زيدان بالاتحاديين الآتراك الذين كانوا أداة النفوذ الاستمازي والصهيوني في تمزيق الدولة العثانية وأنهم أولوا اهتمامهم بالكتابه عن الانقلاب العثماتي وكان رأيه في السلطان عبد الحميد متابعاً للصهيونية حتى أنه عندما أشار إلى موقفه الكريم في رفض عرضهم ، لم يزد على أن قال كلمات غامضة لا تكشف الحقيقة تمويها ولم المحرم وكتابات جرجي زيدان تحمل لواء المصومة لكل وطني ومجاهد ومصلح: مصطني كامل وعرابي والمهدي محمد أحمد وغيرهم.

#### نىتتىه

عمد دعاة التغريب إلى إعلاء شأن الفيلسوف نيتشه وإبراز فكره وكانوا فى ذلك غير صادقين ، بل لفد استعلوا جانبا من نيتشه ولم بكشفوا عن حقيقته أو التحديات التى دفعته .

وما ردده الفيلسوف نيتشه لا يتصل بالهكر الاسلام ولا بالاسلام ولا بالاسلام ولا بالأدب العربي من قريب أو بعد فقد كان نيتشه مسيحيا وكان هجومه كله على المسيحية الغربية ، وفيكل ما حاول أن يصورها به من قصور أو عجزمن مواجهة العلم (كما فعل رينان) من بعده أو إثارة الاتهامات حول شخصية سيدنا عيسى وهل هو إله أم بشر (على نحو ما فعل لدوفيج من بعد) كل هذا لايطرح على الفكر الاسلامي ولا يمثل أدنى صلة به ذلك أن الفكر الاسلامي في متابعه من القرآن والاسلام يختلف اختلافا بعيدا في نظرته إلى العلم والى النبوة والى القوحيدوالى مختلف مفاهم الحياة وقيمها ،

أما الذين طوحوا نيتشه وفكره في محيط فكرنا العربي الاسلامي فانما والدوا المارة الشبهات وخلق جومن الشكوك والالحاد والاباحة جريا على التمويه الذي توجه اليه حملات التغريب والصهيونية وهو مهاجمة الدين بوصفه دينا ، أما الاسلام فليس دينا بالمهني الذي يرده هؤلاء أو يقصدونه ، ذلك أنه ليس منهجاً تعبديا لاهوتيا خالصا يقوم على المادات أو الاتصال بالله وحده ولكنه ينظام كامل للحياة والمجتمع والحضارة فيه تترابط الصلة بين الانسان والله والانسان والمجتمع والمحتادة في نيتشه وصيحته أن الله قد مات لا تدخل والمحلقا في نطاق الفكر العربي الاسلامي الامن ناحية دراسة تطور الاديان وعلومها المقارنة .

### مار کس

أبرز مفاهيم ماركس نظرية التفسير المادى للتاريخ وهى نظرية ثبت أنها جزئية وليست صالحة للتطبيق لا من حيث المجتمعات ولا من حيث العصور ، وانها واحدة من نظريات التفسير الجغرافي للتاريخ ، والتفسير الطبيعي للتاريخ والتفسير الاجتاعي للتاريخ ، وكلما نظريات يقف والتفسير الاجتاعي للتاريخ والتفسير الجنسي للتاريخ ، وكلما نظريات يقف أمامها الفكر العربي الاسلامي نظريتهم في التفسير الإسلامي للتاريخ أو ما يمكن أن يطلق عليه ، التفسير الإنساني المتاريخ . .

وماركس يدير التاريخ كله حول نظرية القيمة ويفسر بها كل الاحدات ، وقد أصبح الرأى على أن العامل الاقتصادى ليس هو العامل الوحيد الذي يقرر السكيان الاجتماعي لآى أمه ، ذلك أن هناك عوامل كثيرة تؤثر على مجرى التاريخ من بينها العوامل السياسية والقانونية والافكار الدينبة، وفي كثير من الاحيان شكون الغلبة لاحد هذه العوامل وليس للعامل الاقتصادى .

وقا اعتمد ماركس فى دعم نظريته ، وعلى كثير من الأحداث التازيخية الغامضة والتى وقعت قبل التاريخ كما حرف كثيراً من الحقائق وتجاهل حوادث أخرى هامة لا تنطبق على نظريته ، ومما ذهب إليه ماركس ولم يتجقق نظريته القائلة بأنه التقدم الاجتماعى من شأنه أن يحقق تقدما أخلاقيا وقد أثبتت تطورات الحضارة عكس ذاك ، ومصدر أخطاء ماركس أنه اعتمد على الجوانب المادية وحدها ولم يحسب حساب العوامل الفكرية والروحية .

#### فرويد

لقد أعطى فرويد تركيزاً صخماً وألقيت عليه أصواء كثيرة وطوحت آرائه بقوة نفوذ الاعلام الصهيونى واليهودى حتى أصبحت من مقررات الجامعات ومصادر الكتابة لدى القصاصين والكتاب، دون التفات إلى ما هوجمت به آرائه من زملائه وماكشف عنها من نقص . وخاصة فى نظرية فرويد الرئيسية

القائمة على أساس الجنس والقائلة بأن غزائر الإنسان هي التي تحكمه وتسيطر عليه وقد خالفه في هذا الاحتمال أقرب اثنين اليه من زملائه: هما ادارويونج مثناقش وقد أجمع الباحثون على أن فرويد (متغيم ) أكثر منه عالما وأنه مخرع للفرضيات أكثرمنه لها ، وأن فرويد قد اعتمد على كثير من الاساطير اليونائية القديمة فحولها إلى نظريات ومن ذلك عقدة أو ديب وعقده الكثرا .

وقد كشفت الابحاث التى نشرت أخيراً عن علاقات خطير الله بين هو تزل وفرويد، وأن هدف مذهب التحليل النفسى هو جزء من مخطط برو توكولات صهيون الداعية إلى تدمير النفس الإنسانية وأن فرويد قد حقق ذلك عن طريق نظريته التي أذاعتها الصهيونية وأعطتها قدراً كبيراً من الاهتهام بما وضع كل النظريات الاخرى والإقرب إلى الصواب في الظل.

وفرويد بطبيعته يهودى يحس بهذا الحقد البشغ للمجتمعات الأوربيسة والإنسانية وقد عاش في النمسا في مجتمع يكره اليهودى ويضطه م، ونقطة الضعف في نظريات فرويد وفي مكانته كعالم هي أنه اتخذ من دراسة نفسه وطفولته قاعدة للتعميم والوصول إلى قوانين عامة ، كما اعتمد فرويد على نماذج كلها من المرضى الذين زاروه ، ولم يعتمد على نماذج من الاصحاء .

ولقد أشار كشير من مؤرخى فرويد إلى أنه كان مجموعة من العقد النفسية وأنه كان مريضاً وكانت مزارة الطبع خله ملازمة له فى علاقاته بغيره .

#### سعد زغلول

لمع اسم سعد زغلول فى تاربخ مصر فى المصر الحديث لعانا خاطمًا بماوصف به من أنه قائد ثورة ١٩١٩ عنير أن سعد زغلول من الشخصيات النى انتسم حولها الراى والتى لم تظفر بالطمأنينة الكاملة فى الحركم عليها من جميع الاطراف ، ذلك أن سعد زغلول قبل الحركة الوطنية كان له ولاء مشبوه مع النفوذ البريطانى تجلى فى أكثر من مظهر ، وكان أبرز مظاهره مصاهرته لمصطفى فهمى الرجل الذى فرضه الانجليز رئيساً للحكومة بعد الاحتلال فامضى ثلاثة عشر عاماحا كامطلقاً والرجل الذى كان موضع ثقة كرومر وموضع نقمة وكراهية المصريين جميعاً .

وعن طريق هذه المصاهرة التي تمت في حضانة كرومر ، وفي مجال الدعوة التي دعاها إلى ظهرر طبقة من الشباب المصريين المتفرنجين الذين يعاونون الاجنى ويتولون حُكم البلاد ، ظهر سمد زغلول لأول مرة ناظراً للمارف عام ٧٠٥ وكانت شقيقه فتحى زغلول أحد نضاة دنشواى؛ وفي خلال نظارة سعد حدثت أحداث كان له فيها أكبر قدر من الولاء للنفوذ الاجنى فتد صادر اللغة ألعربية بالرغم من الاصوات التي ارتفعت لجعلها لغة التعليم وفرض اللغسة ﴿ الانجِليزية ، وأيد امتياز قناة السويس أربعين عاماً في الجعية العمومية ، وأنه الرجل الوحيد الذي ذكره كرومر في خطاب الوداع بعد أن حبكم مصر ربع قرن ووصَّه بالرجل العظيم صهر الرجل العظيم ، كل هذه الخلفية لصورة يسعد زغلول على رأس الحركة الوطنية تكشف بوضوح عن الدور الذي أعــده الاحتلال البريطاني له ، والذي يتمثل في احتلال شخصيات لها ولاء بريطاني مجل شخصيات وطنية خالصة ، ومن هنا فقد كان سمد زغلول ولطني السيد وعبد العزير فهمي في مقدمة الرجال الذين عملوا في الحركة الوطنية السياسية من دأخل هائرة النفوذ الاستعماري ووفق مفاهيمه وهي الدائرة التي حلت مكان دائرة اليقظة والاصالة التي أسقطها الانجليز من زعامة البلاد وأقصاها ونفاها كِبِلُ الحربِ العالميةِ الأولى .

## لطني السيد

أن الدعوة التي حمل لوائها لطني السيد عام ١٩٠٧ على صفحات الجريدة وهي مصر المصرين :

وقد وجدت خلافا كثيراً في تقديرها وفي أصالتها وفي مدى ارتباطها محركة إليقظة العربية الاسلامية وكذلك مدى ارتباطها بمحاولة الاستعبار والنفوذ الاجنبي في فصل مصر عن العروبة والعالم الاسلامي والاسلام نفسه. فقد كان رأى لطني السيد وهو مستمد من مفاهم كرومر وفلسفته أن المصريين مجب أن يعيشوا داخل وطنهم دون أن يأبهوا بأن رابطة تربطهم بالعرب كاملة او بالعالم الاسلامى وعليهم ان يشكلوا مجتمعهم على هذا الوضع منعزلا عن العالم القريب الذي اتصلوا به قرونا عديدة ، ولكنة لا يرى بأساً أن يفتح المصريون طريقا بينهم وبين الغرب وان بركزوا صلاتهم الفكريةوالاجتماعية مع اللبيرالية الغربية وما يتصل بها من مفاهيم في السياسة والاجتماع والقربية . ومن هنا فتمد بدت دعوة لطني السيد غربية قلمّة ، لأنها انفصلت عن قاعدة التاريخ والفكر والامة، وقد كشفت الاحداث والوقائع أنها لم تكن دعوة خالصة فقدكان ورائها حزب الآمة الذي هو حزب الالتقاء مع الاحتلال في منتصف الطريق ورجاله هم خاصة السراة وصفوتهم بمن شكلهم الاحتلال العريطاني ، وقد كانت هذه الدعوى محاولة للنيل من الدعوة الوطنية الخالصة المرتبطة بمختلف قيم العروبة والاسلام، غير أن الاستعبار استطاع أن ركز أعلام دعوه لطني السيدوأن يدفعها بقوة بعدأن صني مراكز الحركة الوطنية وهاجر زعمائها إلى الخارج أو ذهبوا إلى المنافي وبذلك أعد المسرح إعداداً كاملا لسيطرة هذه النظرية السياسية على مسرح الحياة المصرية بعد الحرب العالمية الاولى تحت سماء الاحزاب المختلفة التي كانت جميماً تدور في فلك الولاء الفسكري الغربي، وإن كانت تدعو الى الاستقلال السياسي .

#### كرومر

ر ۱۸۸۳ – ۱۹۰۷ ) ·

وكان ذا نفرذ بالغ مسيطر على كل أجهزة الحكم وعلى القصر جميعاً ، حتى أطلق على الخديو صاحب السلطة الشرعية .

وقد استطاع في خلال هذه الفترة الطويلة أن يؤكد وجود النفوذ الغرمى في مختلف جوانب الحياة الاجتهاعية والسياسية والتعليمية والقانونية المصرية ، وقد تقاريره فلسفة كاملة للتعامل بين النفوذ الاستعارى والمصريين ، وقد استطاع كرومر أن يعد ركيزتين هائلتين في سبيل دعم الاحتلال البريطاني والنفوذ الاستعارى كان لها أثرهما البعيد بعد ذهاب كرومر والى وقت بعيد ، هاتان المكرزين هما :

وضع لطفي السيد على رأس صحيفة الجريدة لسان حال حزب الآمة منذ عام ١٩٠٧ إلى عام ١٩١٤ ليبت يومياً فلسفة استعمارية إقليمية تمثل المنهج الغربي الاستعماري الذي ورثناه خلال فقرة الاحتلال العربطاني كله والذي ما زال أثاره عندة إلى اليوم بالرغم من كل محاولات التحرير والاصلاح:

و وضع سعد زغلول على رأس ظاره المعارف تأكيداً للمعانى التي حرص النفوذ البريطاني على محقيقها من خلال التربية والتعليم وأهمها فرص المنة الانجليزية على مختلف مناهج التعليم ورفع مناهج القرآن والتاريخ الاسلامي والمفاهيم الاخلاقية والاجتماعية والتربوية الاسلامية من المناهج وكان كروم حقياً بشكوين حيل يرث الاحتلال البريطاني ويكون من متفرنجه المصريين الذين يؤمنون بصداقة بريطانيا ويوالون النظريات الغربية في محتلف بحالات الاجتماع والسياسة وقد تحقق هذا فعلا وتحققت عمرتة بعد الحرب العالمية الاولى وفي فق ما أبين الحربين على أوسع نطاق .

#### دنلوب

كان اسم دناوب من الاسماء الاستمارية الضخمة فقد وكل إليه كروهو شُتُون التعليم فيكان مستشار نظارة المعارف منذ وقت طويل وامتد نفوذه إلى قبيل الحرب العالمية الاولى .

وكان دو جلاس دنلوب قسيساً أرلندياً إختاره كرومرليحقق به سيطرة النفوذ الغربي على مناهج التعليم والتربية فكان عمله أشد قسوة بما حققت مناهج مدارس الإرساليات الاجنبية فقد استطاع إسقاط كل الجوانب التي من شأنها أن تبني العقل العربي الاسلامي من مناهج التعليم خاصة فيها يتعلق بالقرآن والتاريخ واللغة والادب.

وأضاف كثيراً من تراث الفكر الغربى وخاصة الآدب الانجليزى بهدف خلق طاقة إصحاب وتقدير للستعمر وإعلاء لشأر الحضارة الغربية والنفوذ الاستعمارى، وعمد إلى خلق ولاء أوربى فى النفس المصرية يستهدف إحتقار القيم العربية والاسلامية والمصرية ويؤمن بأن المصري كان طوال تاريخ مستعبداً بالفرس واليونان وبالعرب أيضا فقد اعتبر دناوب العرب مستعمرين للصريين وحرى على المنهج كثيرون من بعد .

كما أعسلى فى نفوس الشباب المصرى الاعجاب بالاوربى، والنظر إلى الاستعمار البريطانى على أنه عملية تمدين للشعوب المتأخرة ، وحاول أن يجمل العلاقة بين المصريين والعريطانيين علاقة صداقة .

غيرُ أن هذه المناهج جميعاً لم تلبث أن فشلت ولم تحقق الاهداف التي طمع اللها النفوذ الاجنبي .

#### و لفنجستون

حاولت كتب الجغرافيا في المدارس العربية إسداء صفة البطولة على قادة الجلات التبشيرية والاستعبارية من أمشال: هنرى الملاح وولفنجستون وفاسكودى جاما ووصفهم بأنهم طلائع الكشوف العلية وكان ذلك نتيجة لسيطرة النفوذ الاستعبارى على مناهج التعليم في العالم العربي كله ، والواقع أن هؤلاء لم يكونوا مكتشفين ، ذلك أن كل المناطق التيار تادوها كانت مكتشفة فعلا ومعروفة للدورخين والرجال العرب من قبل ذلك بمثار السنين م

وان ما ورد من أن ولفنجستون وصمويل بكر قد اكتشفا أفريقيا هو عص ادعاء يكذبه من أورده ابن بطرلة فى رحلته من وصوله إلى أعالى نهر النيجر وإلى تمكتو وسكو توا قبل أن يصل إليها هؤلاء الاوربيون بنحو ثلاثة أ قرون وكذلك ذكرها السامح الهروى ولقد كان العرب يعرفون هذه المناطق منذ وقت طويل قبل وصول هؤلاء المستعمرين المبشرين ، وقد بقيب تمبكتو وهذه المناطق أعصراً طويلة جزءاً من سلطنة المغرب الاقصى وهذا ما يؤكد أن صمويل بيكر المحتراطويلة عن مكتشفاً لمنابع النيل الانيض لانها لم تكن مجهولة فى وقته عام ١٨٦١ لم يكن مكتشفاً لمنابع النيل الانيض لانها لم تكن مجهولة فى وقته عام ١٨٦١

ويتحتم هنا أن نقول ان العرب هم الذين قادوا ولفنجستون إلى بحيرة تنجانيقا عن طريق زنجبار وكان ذلك بمساعدة السيد حامد بن محمد المعروف باسم (تيبو سيب) أشهر تاجر في تلك الاصقاع ولما انقطعت أخباره وجاء (ستانلي) ليبحث عنه لم يستطع أن يصل إليه في مدينة (أجيجة) إلا بمساعدة السيد حامد كذلك. ولقد كتب ولفنجستون في تقريره (أن نهاية الاكتشاف الجغرافي هي بداية العمل التبشيري وأن هذه حقيقة كلية إذ أنه من المحال أن نكتشف أرضاً جديدة دون أن ينبه ذلك فينا سوق دءوة أهلها إلى الانجيل) وهكذا ينكشف المخطط الصريح الكامنوراء ذهاب هؤلاء الطلائع إلى هذه المناطق كقدمة للبعثات التبشيرية والإرساليات.

ولدينا نص يؤكد هوية ولفنجستون أورده (رولاند اوليفر) فى كتابه : ( العامل التبشيري في شرق أفريقيا ) حين قال : لقد أعد ولفنجستون نفسه منذ The state of the s

سنواتحياته الاولى حينكان يعمل فيجمعية التبشير اللندنية للاضطلاع بمشاكل التيشيرالحاصة بأفريقية الاستوائية وبالعمل بين شعوب فطرية فى بلاد لم يكن قد سكنها الاوربيون . .

وفى عام ١٨٤٩ كان ولفنجستون لا يزال يفكر بطبيعة الحال فى التجارة أكثر من الاستعار . و بما أنه كان أولا وقبل كل شيء مبشرا فقد اختار كعضو فى هذه الحلة التبشيرية أن يبجث عن نهر تستطيع السفن أن تمخر فيه داخل البلاد، ولقد أراد ولفنجستونأن يستكشف طريقا فى افريقيا للمبشرين لا للمدنية المنجستون مبشرا قبل ان يكون رحالة ولم تكن رحلته المشهورة إلا تعبيدا للبعثات التبشيرية (1) .

هذه هي الحقائق التي غفل عنها مع الآسف أولئك الذين حالوا تصويرا هؤلاء بأنهم أبطال استكشاف جغرافي وخدعونا عنهم ، ولقد ذهب بعض الادباء والكتاب إلى مجاراة هذا الاتجاه فكتب أحدهم في صحيفة كوكب الشرق عام ١٩٣٣ بحثا يمجد فيه ولفنجستون ويصفه بأنه من رجال الاصلاح وبالشخصية العظيمة و:

وكان هذا جرياً من التيار التغريبي الذي يريد أن يكسب وجاله طابع البطولة ا

<sup>(</sup>١) دكتور بدر الدبن القاسم : بحث في مجلة العلم العربي سنة . ١٩٦ .

#### فاسكودي جاما

كان أمثال هنرى الملاح فى آسيا وولفنجستون فى افريقيا وفاسكودى جاماً فى الهند من طلائع التبشير والاستعار بالرغم مر كل ما أضغته عليهم بعض الكتابات التاريخية الزائفة . ولم يكن دورهم الذى تاهوا به إلا من عصارة جهد المسلمين والعرب الذين رافقوهم فى هذه الرحلات ، وفاسكودى جاماً لم يستطم أن يصل إلى الشواطىء الشرقية إلا بمساعدة البحار المسلم العانى (أحمد بن ماجد أسد البحر) الذى كتب أعاماً كثيرة فى أمور البحر والرحلة فيه .

بل أن دى جاما قد خدعه حتى استطاع أن يحقق غرضه وذلك بعد أن أسكره بالنيبذو دفعه بالتهديد إلى أن يتو د حلته إلى الهند. وقد كانت كتب أحمد بن ما جدهى العون الأول لكل الغزوات التبشيرية في اكتشاف الطرق البرية ومسالكها عن طريق العلامات التي أوردها لهداية البحار من نجوم ومسالك بحرية وعلامات الليل والنهار.

وقد اتصف فاسكودي جاما بكرهه للمسلمين والعرب وقد ضرب بمدافعه الثقيلة أثناء رحلته إلى آسيا مركباً عزلاء تنقل الحجاج إلى مكة فأحرقها بعد أن فقل أموال أهلها وأمتعتهم إلى أسطوله وبعد أن حظر على رجاله إنقاذ الغرق منهم وفيهم النساء والاطفال حتى هلكوا جميعاً إلا عشرين طفلا بعث بهم إلى البرتغال حيث حلوا على اعتناق النصرانية .

وقد كذبت الوقائع التاريخية ما حاولت الكتب العرببة المؤلفة في ظل النفوذ الاستعارى أن تنسبه إلى فاسكودى جاما من أنه وصل إلى كلسكوتا ، ذلك أنه لم يذهب إلى (كلكوتا) بل وصل إلى مدينة أخرى تدعى (كاليكوث) تقع على ساحل كيرالا في الجنوب الشرقي من شبه جزيرة الهند و تبعد بأكثر من ألف ميل عن (كلكوتا) التي تقع على مصب نهر السكونج في الشمال الغربي من الهند .

### الغز الى

لم يواجه مفكر مسلم بمثل ما ووجه به الامام الغزالى من شراسة الحلة عليه وعاولة تدميره وكان مصدر الحلة عليه هو موقفه المشرف من الفلسفة الالهية اليونانية وهى الفلسفة الوثنية التى تعارض مفهوم التوحيد فى الاسلام معارضة واصحة صريحة ، أما موقف العزالى من الفلسفة الطبيعية أو الفلسفة الرياضية فلم يكن موقف المعارض لها بحال .

ومن هنا نعرف مصدر الحملة وأسبابها فقد كانت حملة الداعين إلى تدمير الفكر الاسلام بالفلسفة اليونانية ومعارضة من يقف منها الموقف الواضح الصريح، ومن خلال هذا المفهوم كانت حركة التغريب والتبشير والاستشراق وراء رسالة زكى مهارك (الاخلاق عند الغزالي) ووراء غيرها من بعد حق ليقول أحدهم «إن كتاب تهافت الفلاسفة للغزالي كان بمنابة الرتاج الذي أغلق باب الفكر الفلسني فظل مغلقا ما يزيد على سبعة قرون ، ومن الحقان يقال ان الفلسفة اليونانية قد فشلت فشلا ذريعا في محاولتها الأولى إبان عصر العباسيين كما فشلت في محاولتها الثانية في العصر الحديث في ان تخرج الفيكر الاسلامي والثقافة العربية عن جدورهما بالرغم عا أتيح لهافي هذا العصر من حرية واسعة في نقل الوثنيات عن جدورهما بالرغم عا أتيح لهافي هذا العصر من حرية واسعة في نقل الوثنيات والمساطير عا رفضة المسلون الأول ، ومع ذلك فإن المسلين يعرفون أن فلسفتهم تنطلق من الفقه الاسلامي وان منطقهم مستمد من القوآن عمره ما الاختلاف عن بجتمع اليونان العبودي أو مجتمع الغرب الوثني وشختلف كل الاختلاف عن بجتمع اليونان العبودي أو مجتمع الغرب الوثني العقم الغرب الوثني العبودي أو مجتمع الغرب الوثني العبودي أو محتمع الغرب الوثني الدولية و العبودي أو محتمع الغرب الوثني العبودي أو محتما الغرب الوثني المحتمالية المحتم

ولقد كشف الامام الغزالى عن الوفد بين أسلوب القرآن وأسلوب المتكلمين فقال: ان أدلة القرآن مثل الغذاء ينتفع به كل إنسان وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به آحاد الناس ويستضربه الاكثرون بلأن أدلة القرآن كالماء الذي ينتفع به الصبي الرضيع ، والرجل القوى ، وسائر الادلة كالاطعمة التي ينتفع بها الاقوياء مرة و يمرضون بها أخرى »

لقد أنكر الغزالى النتائج التى توصل إليها فلاسفة ما وراء الطبيعة والإلهيات واعترف بصحة آراء فلاسفة المنطق والرياضيات والطبيعيات .

أما رد ابن رشد على الغزالى فقد جاء بعد مائة عام حيث لم يكن ابن رشد معاصراً للغزالى ولذلك فإن المقارنة بينهما والقول بأن كتابه تهافت التهافت هو ود على العزالى ، هذا القول من الناحية العلمية يبدو عملامن أعمال التمويه التي يريدبها خصوم العزالى أن يصوروه فى موقف الهزيمة بينها برى أن كتاب ابن وشد يوافق العزالى فى أكثر مسائله و يختلف معه فى أقلها و بينهما قرن من الزمان .

### كارل مارتل

يحاول الاستعبار والتغريب أن يضنى على اسم (كارل مارتل) معنى البطولة وذلك لانتصاره على المسلمين في معركة (تور أو يوانية) التي يعلمُن عليها اسم معركة بلاط الشهداء عام ٧٣٣ م ١١٤ ه وهي المعركة آلتي توقف عندها التوسع الاسلامي في أوربا ثمة ثم عاود حركة على أيدى الأغالبة في تونس .

والحق أن هذه الموجة كانت قد وصلت إلى غايتها منذ بدأت عام ٩٩٠ حق توقفت عام ١١٤ ، وكان قوامها البربر والعرب معاً وقد استنفدت قوتها و بعدت عن جبل طارق الله ى هو نقطة بدأها نحو ألف ميل . فكان بلوغ الزحف موقع ( بلاط الشهداء ) في الحق هو أقصى ما يمكن أن تبلغه هذه الموجة .

غير أن ما وجه إلى كارل مارتل من التشريف والتسكريم لم يكن فى الحقيقة إلا ممثلا لوجهة نظر المتعصبين الذين حاولوا بكل ما أوتوا من قوة أن يوقفوا زحف الاسلام على أوربا ولحكن المنصفين من المفكرين والباحثين والعلماء لم تفتهم الاشارة إلى مدى الحملر الذي لحق أوربا نتيجة لتوقف التوسع الاسلامي ما أخر نمو الحضارة سبعة قرون كاملة وقد شهد بذلك وكلودفارير، أحدكتاب الغرب الذي قال بأن موقف كارل هارتل الهمجي أبقي على ظلمات أوربا سبعة قرون وحال بينها وبين أنوار الحضارة الاسلامية وهكذا شهد شاهد من أهله .

# دور کام

أبرز ما وصل اليه دوركايم هو أنه ألفى الفطرة ، وحاول عن ظريق فلسفة عنيدة أن يقول بأن الدين ليس فطرياً وأن الزواج والاسرة ليسا فطريين فأن القواعد الاخلاقية ليست فطرية .

وتقوم نظرية دوركايم فى نطاق النظرية المادية التى تجد قاعدتها فى دارون ومسرسته وهىشطرالنظريتين : النفسية ونطرية التفسير المادى للتاريخ وتستهدف ننى القداسة والاصالة عن الاسرة والإخلاق والمجتمعات .

ودوركايم فيلسوف فرنسي يهودي ، كان على صلة بعيدة المدى بالسراسات التاريخية والاجتماعية التي أداها الدكتور طه حسين وكان مشرفاً على رسالته عن ابن خلدون ، هذه الرسالة التي حملت كل أساليب التحقير والاستهانة بابن خلدون وفكره ومفاهيمه . وقد خصع الدكتور طه حسين في ذلك إلى نظرية دوركايم ولاءاً للفكر الغربي الجانح إلى احتقار الفكر العربي الإسلامي وتقديراً لاستاذه ، ولقد ظل طه حسين في مختلف دراساته التي قدمها خاصعاً الممذهب الاجتماعي الذي قرره دوركايم ، عندما درس المجتمع الإسلامي والفتنة الكبرى ومذاهب الادب وتراجم الاعلام وغيرها ، وعن مذهب دوركايم ، نقل إلينا من الساء وإنما خرج من الأرض كخروج الجاعة نفسها ، .

وهذا بالنص من آراء دوركام وقد واجه طه حسين وآرائه هذه معارضة كبيرة في ضوء مقاييس الفكر العربي الإسلامي الذي يؤمن بالفطرة والذي يعرف الاهداف الصنيونية الشخمة وراء دعوات أمثال دوركايم وهم من داخل مخطط الصبيونية العالمية الذي رسمته بروتوكولات صبيون حيث يقول: (لقد رتبتا نجاح دارون وماركس ونيتشه بالترويج لآراثهم وأن الاثر الهدام للاخلاق الذي تنشئه علومهم في الفكر غير الهودي واضح انا بكل تأكيد).

## دارورن

ا كتسب دارون شهرته الضخمة نتيجة لنظريته القائلة بالتطور، وإن الانسان تطور من الحيوان. وفي الحقيقة أن دارون لم يسكر وجود الله ولا أسكر قوة الخالق الذي خلق الخلية الأولى. وقد أشار صراحة إلى أن الحياة في الأصل بدأت بقدره الخالق العظيم، الخالق لاصل الانواع ولم يقل دارون بالتولد الذاتي أو نني الخالق وإنما قال بذلك آخرون تلقفوا هذه النظرية وأرادوا أن يجعلوها قاعدة أساسية للفلسفة المادية التي انبني عليها من بعد صرح مسخم من الفلسفة فيما يتعلق بعلاقة الانسان بالحياة وعلم النفس ومنها انبثقت فلسفات الماركسية والفرويدية ونظريات دوركم وغيره، غير أن الطبقة الاولى التي حملت لواء النظرية وجولتها عن طبعتها تتمثل في لا مارك وارنست هيكل واو بارين ومن بعدهم جاء سنبسر ثم جاء كثير من المادبين الغلاه.

ولا مارك قال بالتطور قبل دارون ولمكن داردن كان أكثر إعتدالا منه ولم يقل دارون بأن الإنسان والقرد من أصل واحد أو أن القرده و أبوالابسان الاول وإيما قال بذلك الغلاة . ولم ينسب الحياة إلى المصادفة ، وغيره هو الذي قال أن الحياة الأولى تولدت من المادة تولداً ذاتياً دونما أى تدبير من مدبر ، ولمكن النظرية المادية كلما نسبت اليوم إلى دارون وكل ما قاله دارون أن الانسان والمجموعة الشهيرة بالشمبانزى منحدران من أصل واحد ، وقد وجدت نظرية دارون معارضة من كشير من العلماء في مقدمتهم هكسلي تليذ دارون الذي نفى أن الانسان قد انحدر من القرد ، كما أنكر وجود أى نوع من النبات أن أنها بالانتخاب الطبيعي أو الانتخاب الصناعي وكان أجاسيز في مقدمة من عارضوا النظرية حينا قال أن التشوء لا يتم إلا وفقا لخطة ألهية حكيمة ، وأن الاصطفاء الطبيعي إذا حل محل الخلق الالهي فإن الانسان يكون قد جرد من روحه وعدالة صهاء وأن الفكرة التي يعتقها الدارونيون عن تناسل نوع من روحه وعدالة صهاء وأن الفكرة التي يعتقها الدارونيون عن تناسل نوع من روحه وعدالة مناء ليست إلا افتراضاً إعتباطها يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصية .

وأنكر العلامة (والاس): أن يكون الانسان قد تم على طريقة التطور والارتقاء خيث قال: أن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الانسان ولابد من القول يخلقه رأساً.

وقال (فرخو). أنهقد بين لنامن الواقع أن بين الانسان والقرد فرقا بعيداً فلا يمكننا أن نحكم بأن الانسان سلالة قرد أو غيره

وقد أشار فريدوجدي إلى الاعتراضات الموجهة الى نظرية دارون فقال أنها :

(أولا) عدم مشاهدة أى ارتقاء من أى نوع كان فى الاحياء الارضية من عهد ألوف السنين .

( ثانيا ) عدم وجود الصورة المتوسطة بين الآنواع اللازمة لمذهب التسلل كان يوجد مثلا حيوان أرقى من القرد رتبة واحدة وأدنى من الانسان رتبة واحدة .

(ثالثا) طول الزمان اللازم لحصول الترقى بين الاحياء فان عمر الارض كا قالوا لا يكفى لاحداث كل ما يرى من هذه الاشكال المختلفة غاية الاختلاف .

وقال نديم الجسر: أن الحيرانات البحرية الدنيا باقية حتى اليوم على الحالة التي كانت عليها من ابتداء العالم ولم نجد أنها تأثرت بناموس الارتقاء ولوكان ناموس الارتقاء أكيد لرجب أن يكرن الاعلى منها كذوات الفقرات قد وصل الى أعلى الطبقات.

وبعد: فإن الخطر في نظرية داردن لم يكن في النظرية نفسها واتما كان في عاولة تطبيقها على المجتمعات كا فعل سبنسر وبختر ثم انخاب بعد ذلك أداه هدم للاديان ولمكل ما ليس مادى من جوانب الغيب الخفية عرب الحس والمشاهدة غير أنما حققته كشوف الذرة في الاعوام الاخيرة قد حطم هذه النظرية نهائيا.

#### ه.ج. لورنس

إذا كان فرويد هو منثى، مذهب التحليل النفسى على أساس الجنسى وهو المذهب الذى عارضته كل المناهج الفلسفية والنفسية الاصيلة فان ه ، ح ، لورنس هو أبرز من طبق هذا المذهب فى كتاباته ، أو كان هو بشخصيته وإنتاجه رمزا على الاعراف الحطير فى الشخصية الانسانية حين يستعلى ويحاول أن يتصدر أنه منطلق من منطلقات الحرية .

وقد عنى لورنس بتصوير أزمته النفسية تجاه العجزالجنسى الذى كان مصدره حب أمه له وإسرافها في احتضائه حتى فقد قدرتة الحسية ، فكانت كتاباته أورة على كل القيم . وقد كان أدب لورنس بالإضافة إلى أوسكاو وايلد في انجلترى الى بودلير . وبووست في فرنسا ظاهرة من ظواهر الانحلال الخلقي التي عملت على تدمير المجتمع الأوربي بعد إشاعة الانحلال فيه ، وقد كان لدعوة لورنس الى تجنيد الفوضي الجنسية أثرها البعيد في المجتمع الانجليزي وشاعت قصة عشيق اللادي شارلي التي تصور امرأة منحرفة متزوجة من رجل مريض ، وقد عكس لورنس المراخ حياته واضطرابها في قصصه ومات في سن الخامسة والاربعين مريضا بالسل وكان خلاصة موفقة كما صوره أحد نقاده .

لقد ضحى لورنس بكل ثىء حتى نفسه و بكل القيم الانسانية التى كان بغير شك يكتبها فى نفسه ف كانت تسبب له فى حياته أشقى صراع وانقسام نفسانى ، وكان ذلك فى سبيل إشَاعة الفوضى النفسية التى ارتدت اليه آخر الامر وقتلته بعد أن جرعته غصص الشقاء فى حيانه ، .

نهم ، لقد خسر لورنس كل شيء وكسبت القوى التي حركت لورنس وأفادت من إثارة لتذيع دعواها الاباحية وتعمق هدفها من المفاهيم التي أعلنها فرويد وطبقها لورنس .

### جبران خلیل جبران

لمع اسم جبران خليل جبران لمعاناً خاطفاً في الثلاثينات ثم لم يلبث أن انطفاً، ذلك أن المذهب الأدبي الذي حمل لواءه كان براقا مليثاً بالظلال والاضواء ؛ استطاع أن ينفذ إلى نفوس الشباب فىظل أجواء غلبت فيها الوجدانية والمشاعر السائية ، غير أنهذا التيار لم يستطعأن يثبت فقد اكتسحه تيار الأصالة العربية به المستمدة من الجذور العميقة للبلاغة والبيان ، والمستمدة أساساً من القرآن فقدعمد جَبُران ومدرسة المهجر الشمالي إلى إعلاء أسلوب التوراة . وإتخاذ مزامير داود وكتابات العهد القديم نمطاً من أنماط الكتابة العربية ، كخطوة تالية للخطوة التي حاول تحتيقها مترجموا الكتاب المقدس إلىاللغة العُربية حين رفضوا وضُّمه في الأسلوب فصيح وأصروا على بعائه في أسلوب العامية ، ثم جاء جبران ونعيمه وغيرهم فحارلوا أن يتخذوا من هذا الاساوب منهجاً في الكتابة وفتحوا كلماتهم بعبارات التوراة :(الحق أقول لـكم، في البدء كان الـكلمة ) ثم أضافوا إلى ذلك قدراً من العبارات المجنحة المضبية التي نقلوها من الشاعر الامريكي ويتمن وظنوا أن زخرفة الورق وجمال الطباعة والاهتمام بالنشر بين شباب العرب سوف يفرض هذا اللون فرضاً وسيحيل إليه الاذواق والاذهان غير أن صوت المنفلوطي في أسلوبه العربي البليغ المستمد من القرآن لم يلبث أن غلب هذه الصبحات وأقام معبرا يصل بين بلاغة الجاحظ وكتابات الزيات والرافعي وزكى مبارك وغيرهم مما أسقط أسلوب الظلال والإصواء ، الأسلوب الحالم الغريب الذي لا يتصل بالمزاج النفسي العربي ولا يستمد من أصالة اللغة والبيان العربي ، ولا يحرى مع طامع الادب العربي وذا تيته التي ترفض كل دخيل وبذلك سقطت مدرسة جبران خليل جبران وما تزال تسقط بالرغم من محاولات إحياتها من جدید .

### أبو نواس

رأغلا الدكتور طه حسين وجماعة التغريبيين من شأن عدد من الشعراء والكتاب محاولين اعتبارهم نماذج عليا في الادب العربي ، في نفس الوقت الذي هاجنوا وزيفوا فيه حياة آخرين ، وكانت المقابلة هي : تزييف المتنبي وإعلاء أبي نواس .

ولقد إعتبر طه حسين (أبو نواس وبشار ومطيع وحماد عجرد والخليع)هم مثل لمصرهم بينما لم يكن هؤلاء في الحقيقة إلا ثلة من المنافقين الخلعاء الذين كانوا موضع كراهية المجتمع واحتقار السلوكهم الاجتماعي، أما بالنسبة للآدب العربي والفكر الإسلامي فقد كانوا مجموعة من الشعوبيين الذين لا يمثلون الروح العربية ولا المزاج الإسلامي، وقد كانوا في الأغلب من زنادقة الفرس المجوسيين فكرية بالرغم من التصاقهم بالمجتمع العربي الإسلامي.

وقد رد بعض الباحثين اصطراب حياة أبى نواس إلى وضعه الاجتماعي وموقفه من أمه (جلبان) وقد أشار بعضهم إلى أنه أدركته عقدة أوديب فأجب أمه وكلف جاكلفاً بلغ الهيام، مما أفسد عليه الحياة الاجتماعية من بعد فكلف بالحزر والتحذ منها غاية وافتتن بها، وقد وصف الخر وغلا، في وصفها وقال فيها ما لم يسبق أليه .

أما أم أبى نواس (جليان) فقد ظلت سوءة صفحتها تطارده وتفسد عليه حياته ، فقد تركها زوجها هانى (أحد جنود مروان) وتوفى فكأنت تمانى وولدها شكلف العيش حتى فإرقت الآهواز واستقرت فى البصرة وأصبح بينها مباءة الغاوين والضالين ، فلما وعى أبو نواس وأدرك أحاديث الناس عنامه مال عنها والتحق بالغواة فعب من الخرة ما ينسية تلك الإحاديث الى كانت تصيب منه .

منتلاً ويخرج كرامته ؛ ثمم التحق يواليه بن الحباب الذى بصره بقول الشعر وأغرقه في بحار الملذات واللجوء إلى الحانات فانتقل به إلى الكوفة والبادية لتقويم لسانه وإطلاعه على أقوال العرب ثمكانت عودته إلى البصرة والتزامه خلف الاحمر الذي حفظه من شعر العرب ألف قصيدة ثم أمره نسيانها وانتقل إلى بغداد فعب من اللذات ما شاء وأحب من الجوارى العابثات (جنان) وتعزل بها وبعدها ناب إلى رشده (1).

وقدكان لاضطراب حياته بين موقفه من أمه وحبه لجنان ما أنشآ فى نفسه مذهب العرجسية ، (ثم مضى إسرافاً فى المجون واغراقا فى العبث وغلافى الاعتداد بنفسه حتى لم ير غيرها ففتن بنفسه ).

ونما يصفه به خصومه وأصدقائه على السواء أنهكان شعوبيا ، أغرق في التذكر المرب والسخط عليهم ، ثم اتخذرأ بو نواس، مزاللاستهتار والازدراء بكل شيء وإهدار كل قيمه .

وكان لطه حسين أكبر الفضل في اذاعة شعر ابى نواس وتقريره على طلبة وطالبات كلية الآداب وامتجانهم فيه ، وهو شعر العزل الحسى والعزل المذكر وقوله فى تبجع شديد ، ان هذه الفنون (١) من جد أبى نواس ودعابته ليست خطرا على الشباب ، لا تفسد أخلاقهم »(٢)وهذا ولا شك بنى للتدليل علىأن طه حسين بعد أن بلغ هذا السن لا يزال مصراعلى ماقاله عام ١٩٧٤ في مطالع الشباب ولا يزال داعيا اليه وقد كنا ظننا أنه قد تابوأناب عن اسرافه وخطأه .

<sup>(</sup>١) عن بص لشمار فواز.

<sup>(</sup>٣) طه حسين : خصام و نقد ص ٢٤٥ .

#### هر تزل

كانت دعوة و هرتول ، إلى الدولة الصبيونية التى أعلنها ١٨٩٧ بدأ بتاريخ جديد في الفسكر العربي الاسلامي المعاصر ، وقسد حاولت الصحافة الادبية والسياسة في الثلاثينات من إعلاء شأن هرتول وخليفته ما كس نور دو وحفلت الهلال والمقتطف والاهرام والعصور والمجلة الجديدة بإذاعة ما اسمته والسامية وجرى ذلك كله داخل إطار المحافل الماسونية التي كانت قد انتشرت في البلاد العربية باسم البنائين الاحرار الذين كانوا يجندون الصهيونية على النحو الذي نعرفه باسم إعادة بناء هيكل سليمان ، ولم تسكن في هذه الفقرة قدتوافرت أبعاد الحركة الآن ، فلم تمكن قد كشفت بعد العلاقة بين هرتولوبين ماركس وفرويد ودوكام، وقد انكشفت هذه العلاقة في السنوات الاخيرة واستعلنت الصلة بين دعوات التحل الحلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أو ز ما كشف عام التحل الحلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أو ز ما كشف عام التحل الحلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أو ز ما كشف عام المسلون والعرب على المخططات التي وضعت المقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستيلاء على فلسطين و

ولقد كان هناك زيف كثير و تموية كبير للتغطية على موقف م أخطر المواقف التى واجهها هرتول ذلك هو موقف السلطان عبد الحميد الذى عارض إغراءات وتهديدات الصهيونية العالمية التى حملها اليه هرتول واعلن رفضه البات عن إتاحة أى فرصة اليهود لإقامة أى وضع لهم فى فلسطين وكان هو وملسكه والدولة العنمانية ضحية هذا الموقف الشريف ، فى نفس الوقت الذى وجهت إليه الصهيونية العالمية حملة عاتية عن طريق الصحافة العربية تتهمه فيها بالإستبداد والظلم وقد سجل هرتول فى مذكراته تلك العبارات النارية التى وجهها اليه السلطان عبد الحميد المعارات وحفاظاً على أرض الاسلام .

م ٢٣ ـ الشيهاتوالاخطاء الشائعة

## ان المقفع

احتفل دعاة التغريب بابن المقفع وأعساوا من شأنه حتى لقد بلغ بهم بأنة هو الذى أدخل النثر الفنى إلى الآدب العربى ، وقد كان هذا في الحق تمويا وعاولة لإنكار أثر القرآن السكريم في الآدب العربي ونسبة البلاغة العربية إلى الفرس.

والواقع أن ابن المقفع لم يكن إلا داعية من دعاة المجوسية أعلن إسلامه تقية وتخفيا حتى يحقق أغراضه وأن ما نقله إلى الادب العربي من الادب الفارسي كان واضحاً فيه تعمد إذاعة الفكرالو ثني فقد قدم كرتاب مزدك ثم كستاب برزويه وكان هدفه من هذا إذاعة الشبهة حول وحدة الاديان والقول بتناقضها وعند ماكتب تاريخ الشعوبية والحملة الباطنية الحاقدة على الاسلام اعتبر ابن المقفع واسمه (ووزبه) في مقدمة العاملين في هذا المجال ودعاته الأول، وقد سجل ذلك الدكتور على سامي النشار في كتابه (مقدمة مناهج البحث عند مفكر الاسلام) وقال أن روزبه القديم عبد الله بن المقفع كان أكبر طاعن على الإسلام وأن كتابة : مرزدك وبرزويه (الواقع في مقدمة كليله ودمنه وليس منها) انما قصد برزويه عاول التشكيك في القرآن بالحظا و لتناقض والدعوة إلى أن الفلسفة هي برزويه عاليقين.

وكان الدكتور طه حسين هو مقدمة من أعلوا من شأن ابن المقفع جريا وراء ما ردده المستشرقون من أثره في الادب العربي نتيجة تأثره بالثقافة اليونانية وذلك متابعة للذهب الغربي الوافد الذي ينسب كل شيء من عظمة الادب العربي أو الفكر الاسلامي إلى اليونان أو الفرس أو الفكر الوافد، تجهيلالاثر القرآن الذي هو المصدر الحقيقي والاساسي للفكر الاسلامي كله .

ولقد أسلم ابن المقفع إسلاما فيه ريبة ، وكتب فى الزندقة كتباكثيرة رد عليها المسلون ، وقد انتهى به أمره شر نهاية ولقد شهد النقاد بأن أسلوب ابن المقفع لم تكن فيه إصالة العربية ولاروعتها ، وشهد بذلك طه حسين نفسه حين قال

أنان المقفع عند ما يتناول المعانى الضيقة التي تحتاج إلى الدقة في التعبير يصعف فيكأف نفسه مشقة ويكلف اللغة مشقة وأن الاصمعي لاحظ أنه لم يكن يحسن ما يحاول من الفنون .

ومن عجب أن يحاول دعاة التغريب وضع هذا الرجل المجوسى على رأس النثر الفنى فى الآدب العربى بعد نزول القرآن بأكثر من مائة عام، والقرآن لأشك هو المصدر الآول للنثر الفنى فى اللغة العربية والآدب العربى الذى لم يعرف هذا الفن من قبل ،قال السيد المرتضى فى أماليه قال جعفر بن سلمان روى عن المهدى أنه قال ماو جدت كتاب زندقة قط إلا وأصله لابن المقفع و يروى البعض أنه مر ببيت النار بعد إسلامه فتمثل يقول الأحوص:

م يادار عائكة التى اتعزل خذر العدا وبك الفؤاد موكل المان الصدود وانهى قسما اليك مع الصدود الامثل الم

يقول الحاخط: أنه كان بجتمع على الشراب مع مطيع بن اياس ووالبه بن الحباب وبشار بن برد وأبان اللاحقى فيهجو بمعنهم بعضا وكل منهم متهم في دينه .

هذه هي حقيقة ابن المقفع ، أما ما أورده أحمد أمين وبطرس البستانيُّ وغيره بمن زخره أ صورته فردود والواقائع الصحيحة تنقطنه ... ١٥٥٠ الله عليها

### هنرى الملاح

وصفت الكتب المدرسية العربية هنرى الملاح بأنه عالم جليل ومكتشف جرى، ، والحقيقة أن هنرى الملاح شأنه شأن البوكرك وولفنجستون وغيره هم من طلائع الاستمار والذين كانوا مدفوعين إلى الشواطى، العربية والإسلامية الإفريقية بدافع الانتقام والحقد والتمصب الديني بعد أن تعاهدت أسبانيا والبرتغال على أثر سقوط دولة العرب والمسلمين في الاندلس على اقتحام المعالم الاسلامي واستماره والسيطرة عليه .

وهنرى الملاح البرتغالى الذى ورد اسمه فى كتب التاريخ بالتمجيد هو واحد من غلاة الاستمار المتمسين وقد بدأ حياته بحملة حربية ضاربة على مدينتى : سبتة وطنجه البربيتين الاسلاميين ثم اسس مدرسة بحرية ضمت رجالا وجهم بالتمصب إلى قتال المسلمين ثم خوله البابا نيقولا الحامس حق الفتح والاستيلاء فى جميع البلاد حتى الهند وقد وصفه البابا بأنه رافع لواء النصرائية فى البلاد النائية .

وكان مثلا مزريا في الحقد على الاسلام والمسلمين والاندفاع وراءهدف الاستمار المغلف بالتبشير شأنه شأن هذه الطلائع جميما التي كانت من أعداء العرب ومع ذلك فقد حاولت السكتب التاريخية المدرسية ان تضمه في صورة البطولة الخادعة .

## أبو ذر الغفاري بالمدال المالية

حاول الكتاب فى العصر الحديث إضفاء هالة منخمة من المجدول شخصية أبو ذر الغفارى تخرج به فى الحقيقة عن نطاق الدور الذى قام به والتاريخ الصحيح الذى سجلته له كتب المديرة ولنا على موقف أبى ذر ملاحظاته:

(الأولى) الدور الذي قام به (عبد الله بن سبأ) وما القام إلى أبي ذر من رأى في المال كان مصدر الحلاف بينه وبين معاويه ومصدر متاعبه كلما ذلك أن أبا ذركان صادقاً مخلصاً يندفع وراء ما يرى أنه الحق بينا كان عبد الله ابن سبأ يدير مؤامرة كبرى للسلين .

(الثانية) أن ما يراه أبو ذر يختلف عماكان يزاه النبي صلى الله عليه وسلم، فالمعلوم المتواتر عن النبي أنه كان يأخذ جزءاً من المال ويترك الباقي لصاحبهوقد صح هنه صلى الله عليه وسلم: (ليس فيها دون خمس أواق صدقه، أى زكاة).

وهذا يختلف مع دعوة أبى ذر إلى عدم جواز ادخار الذهب أو الفضة بعد أداء زكاتهما : يقول العلامة الإمام عبد الحيد بن باديس .

(أخذ أبوذر بظاهر قوله تعالى (والذين كنزون الذهب والفضة) وقد جاءت النصوص الصحيحة الصريحة بأن الاخذ إنما يكون لبعض الاموال ، فقوله تعالى (ولا ينفقونها) معناه : ولا ينفقونها كلها وهؤلاء هم الذين لم يعطوا شيئا منها وهم ما نعوا الزكاة فلا تصدق الآية على الذين أنفقوا).

وقال: لقد أصاب أبو ذر فيما اختاره لنفسه من الزهد وعدم الادخار ولكنه أخطأ فيما أراد من حمل الناس على حالة لم يوجبها الله عليهم ولن يستطيعوها ، وقد خالف أبو ذر إجماع الصحابة بنظريته السابقة مع قيام الدليل القطعى من النقل المتواتر ، والنصوص القرآنية الكثيرة المتضافره على خلاف رأيه .

وكان خلافه هذا في مسألة من كبربات المسائل، ومعذلك فقد تركوا له حريه النظر ولم يلق منهم من أجلها أذى ، وهم لم يتعرضوا له في نظره أو اجتباده إلا عندما خشوا من بثه الفتنه في الناس.

ويحاول المعاصرون أن يصوروا الموقف بالنسبة له كانه النبي أو الإخراج، ولكن النصوص والوثائق تغاير ذلك.

فقد عرض عليه الحليفة ما يراه أصلح له فاختار (الربذة) أو هو استأذن عثمان في الحروج، وعلى كلتا الراوتين لم يأمره عثمان بالحروج حتى يقال أنه قد نفاه.

وقد أرسل إليه عبمان: أن تماهدالمدنية حتى لاتر تداعرا بياً وقد نهى المسلون من التعرب بعد الهجرة لما فيه من الانقطاع عن الجماعة كما أقطمه عبمان صرفه من الإبل.

HORAL SHELLING IN THE SECTION OF THE SECTION

### خاتمر

كانت قضية تصحيح المفاهيم وتحرير القيم والـكشف عن الشبهات والأخطاء الشائمة ودحضها وسالة قائمة مستمرة فى تاريخ الفكر الإسلامى كله وفى مقدمة من عنوا بها وأولوها اهتمامهم :

الامام الغزالى في الرد على الباطنية . وفلاسفة الإلهيات

الامام ابن تيميه في الرد على المناطقة والصوفية والمحرفين .

الامام ابن حزم في الرد على ابنالنغريلة اليهودي وفي كتابه الملل والنحل. الامام الشاطي في كتابيه الاعتصام والموافقات

الحسن بن عثمان الخياط : في كتابه الانتصار والرد على ابن الراوندي .

ومن أبرز المؤلفات التي أولت اهتمامها بالكشف عن الشبهات :

( العواصم من القواصم : للقاضى بن العربي )

ويعد القاضي بن العربي أزكى من فطن لدسائس الشعون والباطنية .

قال . لن يأمن من يطالع الشبهة من تعلق بفهمه ولا يلتفت إلى الجواب ولا يفهم كنه إذا انتشرت الشبهة فالجواب واجب ولا يمكن الجواب إلا بعد عرض الشبهة ثم إظهار فسادها .

وحذر القاضى بن العربى من أهل الادب وقال أنهم غلبت عليهم صناعة الادب فالوا إلى كل غربب من الاخبار دون أن يتحروا الصدق أو يهتموا بالرواية والإسناد. وأشار إلى كثير بما أورده الادباء بما يتمارض مع التحقيق العلمي أو التوثنق التاريخي.

وقال: هذا كله كذب صراح فما جرى منه حرف قط وإنما ذكرت هذا لتحذروا من الخلق، وخاصة المفسرين والمؤرخين وأهل الآدب فأنهم أهل جهالة بحرمات الدين أو على بدعة مصريين فلا تبالوا بما رووا ولا تقبلوا راوية إلا عن أثمة الحديث.

ثم لمرض ابن العربى إلى الفلاسفة السوفطائيين والطبائميين والإلهيين وناظر الباطنين والحلوليين وأرباب الإشارات من غلاة الصوفية وظاهرية الاحمكام والفرق الى أظهرت بعضها بإسم الاسلام . وأخد على المحدثين ما لديم من خرافات ورد عليهم وأعلن عدائه لمن أرادوا أن يخضعوا الاسلام للفلسفة اليونانية .

#### ( تلبيس إبليس : للامام ان الجوزى )

قال فى المقدمة . أنه وضعه محذراً من فتنة مخوفاً من محنة والم الميس هو إظهار الباطل في صورة الحق، وجمع فيه الشبهات المختلفة التي عرفها عصر وفى مقدمتها مذهب الدهرية القائم على إنكار المخالق والبعث وجحد النبوات وهو مذهب يستمد أصوله من المجوسية ويتصل به من يقولون بالتناسخ وحرق الاجساد ورد على المقلدين الذين أبطلوا منفعة العقل الذي خلق للتأمل أو الدبر، وهاجم مذاهب المعتزلة والخوارج والرافضة كما عارض أركان التصوف الفلسني من وحدة الوجود إلى الفناء في الله وعرض السفسطائية والدهرية والثنوية والفلاسفة الذين أنكروا بعث الاجساد وعارض الباطنية الذين يبطلون النبوة والعبادات والبعث ويدعون أن لظواهر القرآن والاحاديث بواطن تجرى مع الظواهر بحرى اللب من القشر، وسفه هذه الآراء كلها وكشف عن أنها خارجة عن السنة الصحيحة وعن أصول الاسلام المستمده من القرآن الكرم،

Compared the first spring house,

The state of the s